# 

0

0

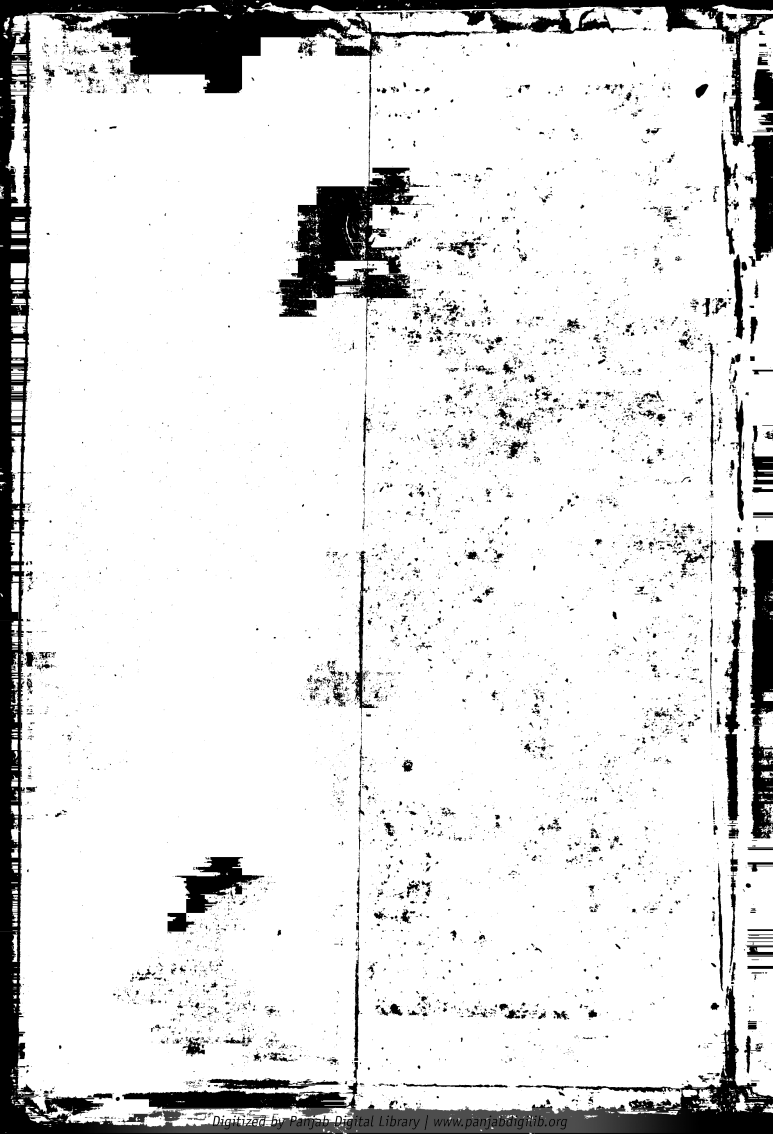
0

6

ਗੁਰਬਖ਼ਸ਼ ਸਿੰਘ

**(b)** 

Digitized by Panjab Digital Library | www.panjabdigilib.org



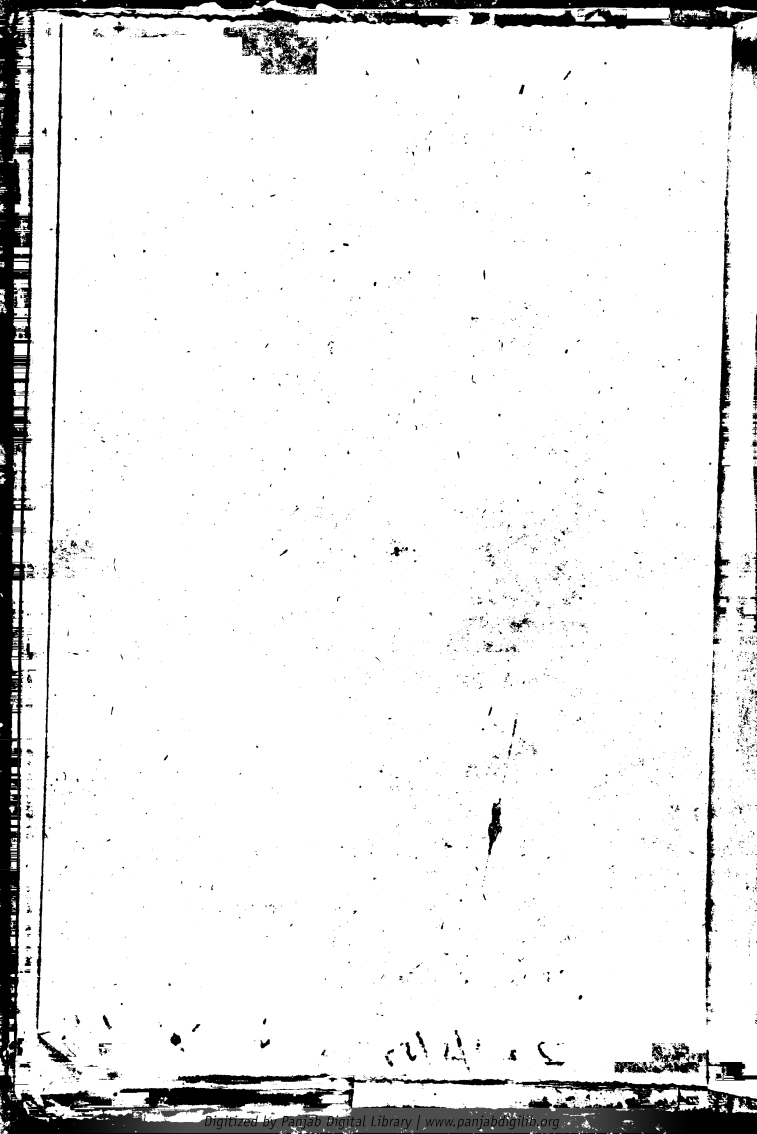
615M

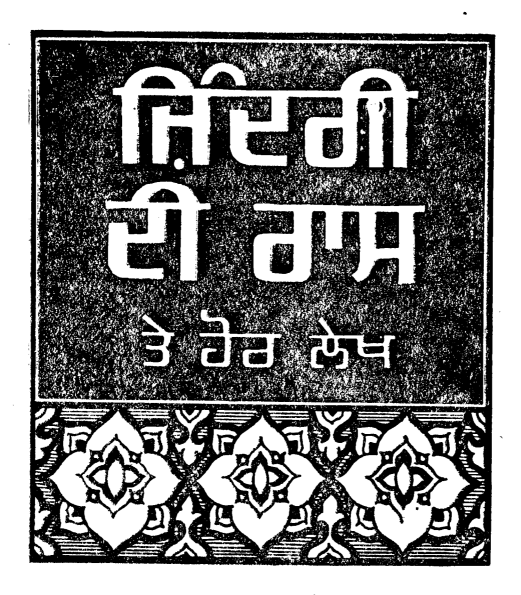
of a series of the series of t

B.,A, ::

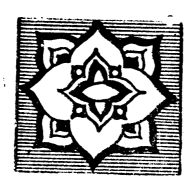
O. T. & M. I. L

20 28/5/57 Signestive & Solution





काश समाम्यलि



(313)

ਕਸਤੂਰੀ ਲਾਲ ਐਂਡ ਸਨਜ਼ ਬਾਜ਼ਾਰ ਮਾਈ ਸੇਵਾਂ, ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ

ਪਹਿਲੀ ਵਾਰ, ਮਈ ੧੯੫੭

ਚਿਤ੍ਕਾਰ:

ਦਲੀਪ

ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਕ :

ਕਸਤੂਰੀ ਲਾਲ ਐਂਡ ਸਨਜ਼, ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ

ਛਾਪਣ ਵਾਲੇ

ਕਸ਼ਮੀਰ ਪ੍ਰਿੰ-ਟਿੰਗ ਪ੍ਰੈਸ, ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ

ਦੋ ਰੁਪਏ ਪੰਜਾਹ ਨਵੇਂ ਪੈਸੇ

## ਸ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਰਾਸ

ਤੇ ਹੋਰ ਲੇਖ

## ਏਸ ਕਲਮ ਦੀਆਂ ਕੁਝ ਹੋਰ ਰਚਨਾਵਾਂ

#### ਲੇਖ ਸੰਗ੍ਰਹਿ

ਪ੍ਰੀਤ ਮਾਰਗ ਸੁਖਾਵੀ ਸੁਧਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਸਾਡੇ ਵਾਰਸ ਪ੍ਰਸੰਨ ਲੰਮੀ ਉਮਰ ਨਵੀਂ ਤਕੜੀ ਦੁਨੀਆਂ ਸਾਂਵੀ ਪੱਧਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਮੇਰੀਆਂ ਅਭੁਲ ਯਾਦਾਂ ਇਕ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਤੇਰਾਂ ਸੁਪਨੇ ਸੂੰ-ਪੂਰਨਤਾ ਦੀ ਲਗਨ ਭਖ਼ਦੀ ਜੀਵਨ ਚੰਗਿਆੜੀ

ਪਰਮ ਮਨੁਖ ਨਵਾਂ ਸ਼ਿਵਾਲਾ ਮੇਰੇ ਝਰੋਖੇ 'ਚੋਂ ਰੀਝਾਂ ਦੀ ਖਭੀ ਚੰਗੇਰੀ ਦੁਨੀਆਂ

ਕਹਾਣੀ-ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਪ੍ਰੀਤ-ਕਹਾਣੀਆਂ ਵੀਣਾ ਵਿਨੌਦ ਸ਼ਬਨਮ

ਅਨੌਖੇ ਤੇ ਇਕੱ ਲੇ ਨਾਗ-ਪ੍ਰੀਤ ਦਾ ਜਾਦੂ ਭਾਬੀ ਮੈਨਾ ਪ੍ਰੀਤਾਂ ਦੀ ਪਹਿਰੇਦਾਰ ਮੇਰੀਆਂ ਚੋਣਵੀਆਂ ਕਹਾਣੀਆਂ

#### ਨਾਵਲ

ਅਣਵਿਆਹੀ ਮਾਂ

#### ਨਾਟਕ

ਰਾਜਕੁਮਾਰੀ ਲਤਿਕਾ ਪ੍ਰੀਤ ਮਣੀ ਪ੍ਰੀਤ ਮੁਕਟ ਪੂਰਬ ਪੱਛਮ ਸਾਡੀ ਹੋਣੀ ਦਾ ਲਸ਼ਕਾਰਾ ਕੋਧਰੇ ਦੀ ਰੋਟੀ

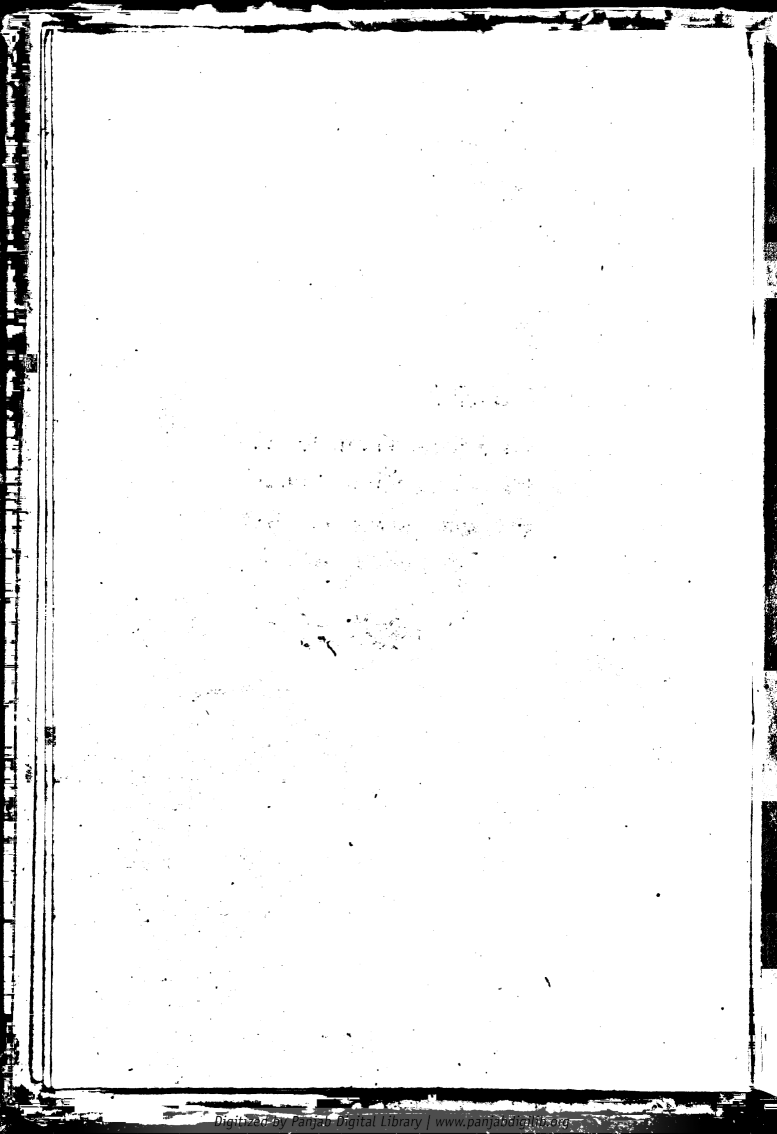
#### ਆਪਣੀ ਪਤਨੀ ਨੂੰ

513

ਕਾਰਾ

ਜਿਸ ਨੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਰਾਸ ਵਿਚ ਮੇਰੇ ਹਿਸੇ ਆਏ ਹਰ ਔਖੇ ਸੌਖੇ "ਪਾਰਟ'' ਦੀ ਤਿਆਰੀ ਵਿਚ ਲਗ ਭਗ ਅਧੀ ਸਦੀ ਮੇਰੀ ਸਹਾਇਤਾ ਕੀਤੀ ਹੈ।





#### ਤਤਕਰਾ

| ਗਿਆਨ ਹੀ ਪਰਮ ਆਨੰਦ ਹੈ              | 4     |
|----------------------------------|-------|
| ਵੱਸੇ ਜਿੱਥੇ ਆਜ਼ਾਦੀ ਉਹ ਮੇਰਾ ਦੇਸ਼   | 93    |
| ਤਿਆਰ ਬਰਤਿਆਰ ਰਹਿਣਾ                | २०    |
| ਮੇਰੀ ਮਾਂ - ਬੋਲੀ                  | ₹0    |
| ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਅਤਿ ਸੁਹਣੀ ਰਾ <b>ਸ</b> | 38    |
| ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਤੇ ਸਾਹਿਤ                 | 83    |
| ਮਹਾਤਮਾ ਬੁਧ                       | นส    |
| ਖੁਸ਼ੀ ਦੀਆਂ,ਬੁਨਿਆਦਾਂ              | ર્દ ૧ |
| нi                               | €ť    |

**T8** 

ਕਲਾ ਤੇ ਉਹਦਾ ਕਰਤੱਵ

ਸਰਹਦ ਉਤੇ ਖਲੋਤੇ ਸਾਜਨ !

| ਹਿੰਦੁ ਸਿਖ ਭਾਈ ਭਾਈ         | ヒヒ                  |
|---------------------------|---------------------|
| ਬੋਲੀ                      | 4 €                 |
| ਤੂੰ ਲੋਚੇ ਕਿਹੜੀ ਡਾਚੀ ਨੂੰ ? | 909                 |
| ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ                 | ૧૦੯                 |
| ਅਗਾਂਹ ਵਧੂ ਸਾਹਿਤ           | <b>9</b> 2 <b>3</b> |
| ਪਿਆਰ                      | १३२                 |
| ਐਟਮੀ ਸ਼ਕਤੀ ਦੇ ਰੂਬਰੂ       | ૧૪૧                 |
| ਸਭਿਆਚਾਰ                   | ৭৪୨                 |
| ਲਿਖਾਰੀ ਦਾ ਕਰਤੱਵ ਤੇ ਟੀਚਾ   | વયય                 |



#### ਗਿਆਨ ਹੀ ਪਰਮ ਆਨੰਦ ਹੈ

#### 

ਗਿਆਨ ਰੌਸ਼ਨੀ ਹੈ, ਮੁਕਤੀ ਹੈ, ਪਰਮ ਆਨੰਦ ਹੈ। ਗਿਆਨ ਤੋਂ ਮੇਰਾ ਭਾਵ ਕਿਸੇ ਆਤਮਕ ਰਹੱਸ ਦੀ ਇਹੋ ਜਿਹੀ ਕੁੰਜੀ ਨਹੀਂ ਜਿਹੜੀ ਸਮਾਧੀ, ਸਿਮਰਨ ਜਾਂ ਪੂਜਾ ਨਾਲ ਕਿਸੇ ਅਲੌਕਿਕ ਹਸਤੀ ਕੋਲੋਂ ਵਰ ਦੀ ਸ਼ਕਲ ਵਿਚ ਕਿਸੇ ਵਿਅਕਤੀ ਨੂੰ ਉਹਦੇ ਨਿੱਜੀ ਆਨੰਦ ਲਈ ਮਿਲਦੀ ਹੈ; ਸਗੋਂ ਉਹ ਸਰਬ-ਸਹਾਇਕ ਚਾਨਣ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਹਰ ਮਨੁਖੀ ਨਸਲ ਦੀ ਖੋਜ, ਮਨੁਖੀ ਅਭਿਆਸ, ਤਜਰਬੇ ਤੇ ਦਰਿਸ਼ਟੀ ਨਾਲ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਦੀ ਸਮੁਚੀ ਅਸਲੀਅਤ ਬਾਰੇ ਇਕੱਠਾ ਹੁੰਦਾ ਤੇ ਵਧਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ।

ਉਸ ਵਿਚਾਰਵਾਨ ਨੇ ਪੂਰਨ ਪਰਮ ਆਨੰਦ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰ ਲਿਆ ਜਿਸ ਨੂੰ ਇਹ ਗਿਆਨ ਹੋ ਗਿਆ ਕਿ ਇਹ ਸਾਰਾ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਇਕੋ ਇਕਾਈ ਹੈ । ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮਨੁਖੀ ਸਰੀਰ ਅਰਬਾਂ ਜੀਵਨ-ਕਿਣਕਿਆਂ ਦੀ ਬਣੀ ਹੋਈ ਇਕ ਇਕਾਈ ਹੈ, ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮਨੁਖੀ ਮਨ ਜੁਗਾਂ ਜੁਗਾਂ ਦੇ ਨਸਲੋਂ ਨਸਲ ਇਕੱਠੇ ਹੋਏ ਤਜਰਬਿਆਂ ਦਾ ਪੋਤਾ-ਮੇਲ ਹੈ, ਉਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਹ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਅਨੰਤ ਮਾਦੇ, ਅਨਗਿਣਤ ਤਾਰਿਆਂ, ਸੂਰਜਾਂ, ਚੰਨਾਂ, ਧਾਤਾਂ, ਗੈਸਾਂ, ਪਾਣੀਆਂ, ਬ੍ਰਿਛਾਂ, ਪਸ਼ੂਆਂ, ਤੇ ਮਨੁਖਾਂ ਦੀ ਇਕਾਈ ਹੈ, ਜਿਦ੍ਹਾ ਮਾਦਾ ਵੀ ਅਮਰ ਹੈ, ਤੇ ਮਾਦੇ ਦਾ ਜੀਵਨ-ਪ੍ਰਗਟਾ—ਆਤਮਾ ਵੀ ਅਮਰ ਹੈ। ਮਾਦਾ ਤੇ ਆਤਮਾ ਵੀ ਮਨੁਖੀ ਸਰੀਰ ਵਰਗੀ ਇਕਾਈ ਹਨ।

ਏਸ ਇਕਾਈ ਵਿਚ ਆਪਣੀ ਥਾਂ, ਤੇ ਉਹਨਾਂ ਸਭ ਚੀਜ਼ਾਂ ਦੀ ਥਾਂ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਅਸੀਂ ਪਸੰਦ ਤੇ ਨਾਪਸੰਦ ਕਰਦੇ ਹਾਂ,ਦਾ ਜਿਸਨੂੰ ਗਿਆਨ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਉਹਨੂੰ ਹਸਤੀ ਵਿਚ ਕਿਸੇ ਆਪ-ਮੁਹਾਰੀ ਅਵੱਸ਼ਕਤਾ ਦਾ ਵੀ ਗਿਆਨ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਏਸ ਅਵੱਸ਼ਕਤਾ ਨੂੰ ਉਹ ਤਕਦੀਰ ਆਖਣ ਦੀ ਗ਼ਲਤੀ ਨਹੀਂ ਕਰਦਾ, ਇਹਨੂੰ ਉਹ ਕਾਨੂੰਨਾਂ ਦੀ ਅਟੱਲਤਾ ਜਾਣ ਕੇ ਸਮਝਣ ਦਾ ਜਤਨ ਕਰਦਾ ਹੈ । ਫੇਰ ਉਹਨੂੰ ਕਿਸੇ ਆਪਣੀ ਨਾਕਾਮਯਾਬੀ ਉਤੇ ਗਿਲਾ ਨਹੀਂ ਰਹਿੰਦਾ, ਉਹ ਕਾਹਲਾ ਨਹੀਂ ਪੈਂਦਾ, ਉਹ ਈਰਖਾ, ਨਫ਼ਰਤ ਨਹੀਂ ਕਰਦਾ । ਉਹਨੂੰ ਇਕ ਅਨੌਖਾ ਅਮਨ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਅਵਸਥਾ ਹੋਰ ਉਤਾਂਹ ਚੜ੍ਦੀ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਤੇ ਓੜਕ ਉਹਦਾ ਗਿਆਨ ਜਜ਼ਬਾਤੀ ਇਕ-ਸੁਰਤਾ ਬਣ ਜਾਂਦਾ, ਤੇ ਹਰ ਹੋਣੀ ਉਹਨੂੰ ਅਨੰਤ ਹੋਂਦ ਦਾ ਵਿਕਾਸ਼ ਦਿਸ ਪੈਂਦੀ ਹੈ। ਉਹਨੂੰ ਉਹ ਰੱਬ ਵੀ ਆਖ ਸਕਦਾ ਹੈ: ਸਭ ਕੁਝ ਉਹਨੂੰ ਏਸ ਰਬ ਵਿਚ, ਤੇ ਇਹ ਰਬ ਉਹਨੂੰ ਸਭ ਕਾਸੇ ਵਿਚ ਲਭਦਾ ਹੈ। ਏਸੰ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਦੇ ਕਿਸੇ ਅਦਿੱਖ ਕਰਤੇ ਨੂੰ ਉਹ ਰਬ ਨਹੀਂ ਆਖਦਾ, ਏਸ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਨੂੰ ਹੀ ਉਹ ਰਬ ਅਨੁਭਵ ਕਰਦਾ ਤੇ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਉਹਦਾ ਭਾਗ ਜਾਣ ਕੇ ਪਰਮ ਆਨੰਦ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰ ਲੈਂਦਾ ਹੈ। ਉਹਦੀ ਨਿੱਜੀ ਆਤਮਾ ਉਹਨੂੰ ਨਿੱਜੀ ਮੁਕਤੀ ਦੀ ਮੁਬਾਜ ਨਹੀਂ ਭਾਸਦੀ, ਸਰਬ-ਵਿਆਪੀ ਤਰਤੀਬ ਦਾ ਹਿੱਸਾ ਬਣੀ ਭਾਸਦੀ ਹੈ ; ਉਹਦੇ ਸੰਸਕਾਰ ਸਰਬ-ਵਿਆਪੀ ਸੰਸਕਾਰਾਂ ਦੇ ਸਾਗਰ ਦਾ ਜਵਾਰ-ਭਾਟਾ ਬਣ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਉਹਦਾ ਨਿੱਜੀ ਹਿਤ ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਰਹਿੰਦਾ । ਸਮੱਚੀ ਹਸਤੀ ਦੇ ਹਿਤ ਵਿਚ ਉਹਦੇ ਹਿਤ ਇਕ-ਮਿਕ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਉਹਦੇ ਇਤਕਾਦਾਂ ਵਿਚ ਕੋਈ ਗੁੰਝਲ ਬਾਕੀ ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਜਾਂਦੀ, ਉਹਦੇ ਤੌਖਲੇ ਮੁਕ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਉਹਦੀਆਂ ਪੂਾਰਥਨਾਵਾਂ ਹਸਤੀ ਦੀਆਂ ਆਪਣੀਆਂ ਵਿਕਾਸ਼-ਕਲਪਨਾਵਾਂ ਬਣ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ । ਉਹਨੂੰ ਚਾਨਣ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਅਮੁਕ ਤੇ ਸਦੀਵੀ ਹਰਕਤ ਦੀ ਬੁਨਿਆਦੀ ਸਿਫ਼ਤ ਰਖਣ ਵਾਲਾ ਮਾਦਾ ਸਿਤਾਰੇ ਬਣਿਆਂ। ਸਿਤਾਰਿਆਂ ਦੁਆਲੇ ਭੌਂਦੇ ਮਾਦੇ ਦੇ ਬਦਲਾਂ ਵਿਚੋਂ ਧਰਤੀਆਂ ਬਣੀਆਂ। ਆਪਣੇ ਆਪ ਵਿਚ ਠੰਡੀਆਂ ਤੇ ਆਪਣੇ ਸੂਰਜਾਂ ਨਾਲ ਚਾਨਣੀਆਂ ਹੋਈਆਂ ਧਰਤੀਆਂ ਉਤੇ ਲਖਾਂ ਕਰੋੜਾਂ ਵਰ੍ਹਿਆਂ ਵਿਚ ਮਾਦੇ ਨੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਰੂਪ ਧਾਰਿਆ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੇ ਓੜਕ ਮਨੁਖੀ ਦਿਮਾਗ਼ ਪੈਦਾ ਕਰ ਲਿਆ। ਏਸ ਦਿਮਾਗ਼ ਦੀ ਚੇਤਨਤਾ ਉਤਾਂਹ ਚੜ੍ਹਦੀ ਗਈ। ਖ਼ਿਆਲ ਬਣੀ, ਧਰਮ ਬਣੀ, ਜਾਦੂਗਰੀ ਬਣੀ, ਸਾਇੰਸ ਬਣੀ, ਦੋਸਤੀ, ਪਿਆਰ, ਅਮਨ, ਵੈਰ, ਨਫ਼ਰਤ, ਜੰਗ, ਹੁਸਨ, ਇਸ਼ਕ, ਕੁਰਬਾਨੀ, ਸੇਵਾ, ਬਣੀ – ਇਹ ਕਾਤਲ ਵੀ ਬਣੀ, ਪ੍ਰੇਮੀ ਵੀ ਬਣੀ।

3

31

रमे

ह्य

Ed

ij

31

ਦੀ

ВБ

Ha

(K) (Ta

ਹਨੂੰ

रा

igr

**T** 

**ਹ**ੋਤ

ral

Mi

**3B** 

गेही

ਇਹ ਸ਼ਖ਼ਸਾਂ ਦੇ ਚੰਗੇ ਮੰਦੇ ਕਰਮਾਂ ਦੇ ਪੁੰਨ ਪਾਪ ਨਹੀਂ, ਇਹ ਤਕਦੀਰ ਨਹੀਂ, ਵਿਧਮਾਤਾ ਨਹੀਂ, ਧਰਮ ਰਾਜ ਦਾ ਹੁਕਮ ਨਹੀਂ—ਇਹ ਅਣਟੁਟ, ਅਨਿਖੜਵੀਂ ਹਸਤੀ ਦਾ ਬੇਅੰਤ ਵਿਕਾਸ਼ ਹੈ, ਜਿਦਾ ਹਰ ਕਿਣਕਾ, ਹਰ ਪ੍ਰਮਾਣੂ, ਹਰ ਖ਼ਿਆਲ, ਚੰਗਾ ਵੀ ਤੇ ਮੰਦਾ ਵੀ, ਇਕੋ ਪ੍ਰਸਪਰ ਜੁੜੀ ਲੜੀ ਵਿਚ ਇਕ-ਜਾਨ ਪ੍ਰੋਤਾ ਹੈ। ਕੁਝ ਵੀ ਏਸਲੜੀ ਨਾਲੋਂ ਵਖਰਾ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ, ਕਿਸੇ ਇਕ ਭਾਗ ਦੀ ਕੋਈ ਵਖਰੀ ਤਕਦੀਰ ਨਹੀਂ—ਇਕੋ ਹੀ ਤਕਦੀਰ ਏਸ ਸਾਰੇ ਪਸਾਰੇ ਦੀ ਹੈ। ਹਰ ਪੀੜ ਸਾਰੀ ਹਸਤੀ ਦੀ ਹੈ, ਹਰ ਆਨੰਦ ਸਾਰੀ ਹਸਤੀ ਦਾ ਹੈ, ਹਰ ਅਮਨ ਸਾਰੀ ਹਸਤੀ ਦਾ ਹੈ, ਹਰ ਜੰਗ ਸਾਰੀ ਹਸਤੀ ਦਾ ਹੈ।

ਇਹ ਗਿਆਨ ਹੀ ਪਰਮ ਆਨੰਦ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਸਾਰੇ ਉਦਮ ਕਾਇਮ ਰਹਿੰਦਿਆਂ, ਹਰ ਜੰਗ ਦੇ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਹੁੰਦਿਆਂ, ਹਰ ਤਸ਼ੱਦਦ ਦੀ ਵਿਰੋਧਤਾ ਕਰਦਿਆਂ ਵੀ ਕਿਸੇ ਨਾਲ ਕੋਈ ਈਰਖਾ, ਕੋਈ ਦੁਸ਼ਮਣੀ ਨਹੀਂ ਰਹਿੰਦੀ। ਮੌਤ ਦਾ ਤੌਖਲਾ ਉਡ ਜਾਂਦਾ ਹੈ – ਸ਼ਖ਼ਸ ਕੁਝ ਵੀ ਨਹੀਂ, ਸਿਰਫ਼ ਅਪਾਰ ਹਸਤੀ ਦਾ ਇਕ ਰੂਪ ਹੈ, ਅਨੰਤ ਸਾਗਰ ਦੀ ਇਕ ਲਹਿਰ ਹੈ, ਲਹਿਰਾਂ ਮੁਕਦੀਆਂ ਨਵੀਆਂ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦੀਆਂ, ਸਾਗਰ ਸਦੀਵੀ ਹੈ। ਡਰ ਮੁਕ ਜਾਂਦੇ, ਸ਼ਿਕਾਇਤਾਂ ਉਡ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਅਮਰ ਮਾਦੇ ਦਾ ਮੂਖਮ ਰੂਪ ਮਨੁਖੀ ਚੇਤਨਤਾ ਹੈ, ਸਾਡੀ ਆਤਮਾ ਵਿਸ਼ਵ-ਆਤਮਾ ਦੀ ਇਕ ਤਰੰਗ ਹੈ। ਵਿਸ਼ਵ-ਆਤਮਾ ਤੋਂ ਭਾਵ ਵਿਸ਼ਵ ਤੋਂ ਬਾਹਰੇ ਕਿਸੇ ਕਰਤੇ ਦੀ ਆਤਮਾ ਨਹੀਂ — ਸਾਡੇ ਹੀ ਵਿਸ਼ਵ ਦੇ ਵਿਕਾਸ਼ ਦਾ ਚੇਤੰਨ ਸਰੂਪ ਹੈ। ਇਹਦੇ ਭਾਗ ਹੋਣ ਦਾ ਗਿਆਨ ਮਨੁਖੀ ਦਿਲ ਵਿਚ ਕੋਈ ਛੁਟਿੱਤਣ, ਕੋਈ ਬੇਸੁਆਦੀ, ਕੋਈ ਵਿਆਕਲਤਾ ਰਹਿਣ ਨਹੀਂ ਦੇਂਦਾ।

ਜੇ ਸਾਡਾ ਗਿਆਨ ਅਸਲੀਅਤ ਦੇ ਪਾਸੇ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਤਾਂ ਸਾਡੇ ਦਿਮਾਗ਼ ਵਿਚ ਰੌਸ਼ਨੀ ਵਧੇਗੀ, ਪਰਛਾਵੇਂ ਘਟਣਗੇ, ਭਰਮ ਤੇ ਤੌਖਲੇ ਦੂਰ ਹੋਣਗੇ, ਤੇ ਸਮੁਚੀ ਹਸਤੀ ਦੀ ਇਹ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਲਹਿਰ ਜਿਸਨੂੰ ਅਸੀਂ ਆਪਣੀ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤ ਆਖ ਕੇ ਇਹਦੇ ਉਤਾਰਾਂ ਚੜ੍ਹਾਵਾਂ ਨਾਲ ਆਪਣਾ ਚੈਨ ਤੇ ਆਪਣੇ ਮਨ ਦੇ ਡੋਬ ਸੰਬੰਧਤ ਸਮਝੀ ਬੈਠੇ ਹਾਂ, ਵਧੇਰੇ ਦਿਲਚਸਪ ਤੇ ਅਚੇਭਿਆਂ ਭਰੀ ਹੋ ਜਾਏਗੀ। ਹਸਤੀ ਤੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਅਰਥ ਵਿਸ਼ਾਲ ਹੋ ਜਾਣਗੇ, ਨਿੱਜੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਹੱਦਾਂ ਚੁਭਣਾਂ ਹਟ ਜਾਣਗੀਆਂ।



## ਵੱਸੇ ਜਿਥੇ ਆਜ਼ਾਦੀ ਉਹ ਮੇਰਾ ਦੇਸ਼

3Hi

ो जी

मु स

ਕੋਈ

, 3<sup>i</sup>

НŜ

ਜਸ<u>ਨੂੰ</u>

ਨਾਲ

हपेते

ज़ी है

50

#### DDDDDDDDDDDDDDDDDDDD

ਪ੍ਰਸਿਧ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਕਵੀ ਮਿਲਟਨ ਨੇ ਲਿਖਿਆ ਹੈ: "ਮੇਰਾ ਦੇਸ ਉਹ ਹੈ, ਜਿਥੇ ਆਜ਼ਾਦੀ ਦਾ ਵਸੇਬਾ ਹੋਵੇ।"

ਓਦੋਂ ਮੈਂ ਮਿਲਟਨ ਨੂੰ ਅਜੇ ਪੜ੍ਹਿਆ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਮੇਰੀ ਉਮਰ ਚੌਦਾਂ ਸਾਲ ਦੀ ਸੀ, ਪਰ੍ਹਾਇਕ ਤੜਪ ਮੇਰੇ ਅੰਦਰ ਇਹ ਸੀ ਕਿ ਜਿਸ ਗਲ ਲਈ ਮੇਰੇ ਅੰਦਰੋਂ ਇਨਕਾਰ ਉਠੇ, ਉਹ ਗਲ ਕਰਨ ਲਈ ਮੈਨੂੰ ਕੋਈ ਮਜਬੂਰ ਨਾ ਕਰ ਸਕੇ। ਸਾਡੀ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ 'ਰੀਡਰ' ਵਿਚ ਪਹਿਲੀ ਕਵਿਤਾ ਸੀ: "God Save the King" (ਰਬ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਨੂੰ ਸਲਾਮਤ ਰਖੇ)। ਇਹ ਕਵਿਤਾ ਯਾਦ ਕਰਕੇ ਜਮਾਤ ਵਿਚ ਮੈਂ ਕਦੇ ਸੁਣਾ ਨਾ ਸਕਿਆ। ਕਈ ਵਾਰ ਮੈਨੂੰ ਏਨੀ ਮਾਰ ਪਈ ਕਈ ਕਿ ਦਿਨ ਮੇਰੀਆਂ ਹੱਡੀਆਂ ਪੀੜ ਕਰਦੀਆਂ ਰਹੀਆਂ। ਏਸ ਮਾਰ ਦਾ ਪ੍ਰਤਿ-ਕਰਮ ਮੇਰੇ ਉਤੇ ਇਹ ਹੋਇਆ ਕਿ ਜਦੋਂ ਮੈਂ ਇਕੱਲਾ ਹੁੰਦਾ ਤਾਂ ਇਹ ਸਤਰ ਮੂੰਹ ਵਿਚ ਗੁਣਗੁਣਾਂਦਾ ਰਹਿੰਦਾ: "God take the King" (ਰੱਬਾ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਨੂੰ ਲਈਂ!)। ਇਕ ਦਿਨ ਬਾਪੂ ਜੀ ਨੇ ਸੁਣ ਕੇ ਮੈਨੂੰ ਰੋਕਿਆ। ਰੁਕ ਤਾਂ ਮੈਂ ਗਿਆ, ਪਰ ਓਦੋਂ ਤੋਂ ਮਰੇ ਅੰਦਰ ਹਮੇਸ਼ਾ ਕੁਝ ਧੁਖ਼ਦਾ ਰਿਹਾ।

ਮੈਨੂੰ ਆਪਣਾ ਦੇਸ਼ ਆਪਣਾ ਨਹੀਂ ਸੀ ਜਾਪਦਾ ; ਸਮਝਦਾ

93

ਸਾਂ ਇਹ ਦੇਸ ਪੁਲੀਸ ਦਾ, ਫ਼ੌਜੀਆਂ ਦਾ, ਡਿਪਟੀ ਕਮਿਸ਼ਨਰ ਤੋਂ ਤਾਲੀਮੀ ਮਹਿਕਮੇ ਦੇ ਡਾਇਰੈਕਟਰ ਸਾਹਬ ਦਾ ਸੀ। ਇਹੀ ਦੋ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸਾਡੇ ਸਕੂਲ ਵਿਚ ਆਉਂਦੇ, ਤੇ ਹਰ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਖ਼ੁਦਾ ਜਾਪਦੇ ਹੁੰਦੇ ਸਨ। ਸਾਡੇ ਹੈਡਮਾਸਟਰ ਦਾ ਵੀ ਬੇਓੜਕ ਰੁਅਬ ਹੁੰਦਾ ਸੀ। ਸਾਰੇ ਮਾਸਟਰ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਕੰਬਦੇ ਹੁੰਦੇ ਸਨ। ਪਰ ਉਪਰਲੇ ਦੋ ਸਾਹਬਾਂ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਸਾਡਾ ਹੈਡਮਾਸਟਰ ਵੀ ਓਦੋਂ ਸਾਡੇ ਜੇਡਾ ਹੀ ਛੋਟਾ ਹੋ ਗਿਆ ਦਿਸਦਾ – ਜਦੋਂ ਸਾਹਬਾਂ ਦੇ ਸੁਆਗਤ ਵਿਚ ਆਪ ਉਹ ਸਾਡੇ ਤੇ ਮਾਸਟਰਾਂ ਨਾਲ ਮਿਲ ਕੇ ਛੋਟੀਆਂ ਛੋਟੀਆਂ ਸਜਾਵਟਾਂ ਕਰਦਾ।

ਬਾਪੂ ਜੀ ਨੇ ਜਿਹੜੀ ਚੰਗਿਆੜੀ ਮੇਰੇ ਅੰਦਰ ਦਬਾ ਦਿਤੀ ਸੀ, ਉਹ ਕਿਸੇ ਕਿਸੇ ਵੇਲੇ ਮੇਰਾ ਸਾਰਾ ਅੰਦਰ ਭਖ਼ਾ ਦੇਂਦੀ ਸੀ। ਛਾਉਣੀ ਵਿਚ ਕਰਿਕਟ ਦਾ ਮੈਚ ਹਣਾ ਸੀ, ਵੇਖਣ ਜਾ ਰਿਹਾ ਮੈਂ ਇਕ ਚੌੜੀ ਪੱਧਰੀ ਥਾਓਂ ਲੰਘਿਆ। ਇਕ ਸਿਪਾਹੀ ਨੇ ਮੈਨੂੰ ਫੜ ਲਿਆ ਕਿ ਮੈਂ ਸਾਹਬਾਂ ਦੀ ਪੋਲੋ ਗਰੋਂਡ ਵਿਚੋਂ ਕਿਉਂ ਲੰਘਿਆ ਸਾਂ ? रिर

ਮੰਰ

Ŵ?

नर

या

ਮੋਰ

Hi.

49

ਮੈਂ ਪੁਛਿਆ, "ਪੋਲੋਂ ਗਰੋਂਡ ਕੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ?"

ਓਸ ਦੱਸਿਆ ਜਿਥੇ ਘੋੜਿਆਂ ਉਤੇ ਸਾਹਬ ਲੋਕ ਗੇਂਦ ਖੇਡਦੇ ਹਨ।

ਮੈਂ ਕਿਹਾ, "ਫੇਰ ਇਕ ਨਿੱਕੇ ਜਿਹੇ ਮੁੰਡੇ ਦੇ ਪੈਰਾਂ ਨਾਲ ਕੀ ਵਿਗੜ ਗਿਐ! ਮੈਂ ਹੁਣੇ ਨਿਕਲ ਜਾਂਦਾ ਹਾਂ।"

ਸਿਪਾਹੀ ਆਖੇ, "ਮੈਂ ਤੈਨੂੰ ਸਾਹਬ ਕੋਲ ਖੜਾਂਗਾ।"

ਰਾਹ ਲੰਘਦਿਆਂ ਨੇ ਵੀ ਆਖਿਆ ਕਿ ਅੰਜਾਣਾ ਹੈ, "ਚਲ ਜਾਣ ਦੇ।" ਪਰ ਸਿਪਾਹੀ ਲਈ ਸਾਹਬ ਦਾ ਹਕਮ ਅਟੱਲ ਸੀ।

ਹੋਰ ਵਡਾ ਹੋਇਆ। ਮੈਂ ਰੁੜਕੀ ਕਾਲਜ ਵਿਚ ਦਾਖ਼ਲ ਹੋਇਆ। ਸਰਵੇਂ ਕਰਦਿਆਂ ਕੋਲੋਂ ਇਕ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਪ੍ਰੋਫ਼ੈਸਰ ਲੰਘੇ ਨੂੰ ਮੈਂ ਗੌਲਿਆ ਨਾ। ਉਸ ਬਾਈਸਿਕਲ ਤੋਂ ਉਤਰ ਕੇ ਮੇਰਾ ਨਾਂ ਨੋਟ ਕਰ ਲਿਆ ਕਿ ਮੈਂ ਉਹਨੂੰ ਸਲਾਮ ਨਹੀਂ ਸੀ ਕੀਤੀ। ਦੂਜੇ ਦਿਨ ਕਿੰਨੇ ਹੀ ਨੰਬਰਾਂ ਦਾ ਜੁਰਮਾਨਾ ਮੈਨੂੰ ਸੁਣਾ ਦਿਤਾ ਗਿਆ।

ਇਕ ਦੋ ਹੋਰ ਹਾਦਸੇ ਕਾਲਜ ਵਿਚ ਹੋਏ, ਚੰਗਿਆੜੀ ਲਾਟ ਬਣ ਕੇ ਮਚ ਪਈ। ਮੈਨੂੰ ਬਾਗ਼ੀ ਸਮਝਿਆ ਜਾਣ ਲਗ ਪਿਆ। ਅੰਗਰੇਜ਼ ਪ੍ਰੋਫ਼ੈਸਰਾਂ ਦੀਆਂ ਨਜ਼ਰਾਂ ਸੂਲਾਂ ਵਾਂਗ ਮੈਨੂੰ ਚੁਭਦੀਆਂ ਤੇ ਬਚਪਨ ਵਿਚ ਮੇਰੇ ਅੰਦਰ ਦਬਾ ਦਿਤਾ ਉਹ ਫ਼ਿਕਰਾ "ਰਬਾ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਨੂੰ ਲਈ" ਮੇਰੇ ਬੁਲ੍ਹਾਂ ਉਤੇ ਆ ਜਾਂਦਾ। ਸੁਣਿਆਂ ਮੇਰੇ ਮੂੰ ਹੋ ਕਿਸੇ ਨਾ, ਪਰ ਮੇਰੇ ਕੰਨਾਂ ਵਿਚ, ਮੇਰੇ ਰੋਮ ਰੋਮ ਵਿਚੋਂ ਇਹੋ ਆਵਾਜ਼ ਪੈਂਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਸੀ। ਦਿਲ ਕੋਲੋਂ ਪੁਛਦਾ ਸਾਂ: ਕੀ ਮੈਂ ਕਿਸੇ ਦੀ ਸ਼ਖ਼ਸੀ ਮੌਤ ਮੰਗ ਰਿਹਾ ਸਾਂ? ਨਹੀਂ, ਮੈਂ ਆਪਣੇ ਦੇਸ ਤੋਂ ਫ਼ਰੰਗੀ ਬਾਦਸ਼ਾਹਤ ਉਠ ਜਾਣੀ ਮੰਗਦਾ ਸਾਂ – ਕਿ ਮੇਰੇ ਪੁੜ੍ਹ ਨੂੰ ਉਹ ਫ਼ਿਕਰਾ ਨਾ ਪੜ੍ਹਨਾ ਪਵੇ, ਜਿਸ ਐਨੀ ਵਾਰੀ ਮੇਰੀਆਂ ਹੱਡੀਆਂ ਭਨਾਈਆਂ ਤੇ ਜਿਹੜਾ ਮੇਰੀ ਸਾਰੀ ਜਵਾਨੀ ਦੇ ਸੁਆਦਾਂ ਵਿਚ ਕਿਰਕ ਬਣ ਕੇ ਰੜਕਦਾ ਰਿਹਾ।

ਰੁੜਕੀਓ ਪਾਸ ਕਰ ਕੇ, ਇਕ ਦਿਨ ਮੈਂ ਆਪਣੇ ਧਿਆਨ ਬਾਜ਼ਾਰ ਵਿਚੋਂ ਲੰਘ ਰਿਹਾ ਸਾਂ। ਅਚਾਨਕ ਕਿਸੇ ਨੇ ਬੜੇ ਰੋਅਬ ਨਾਲ ਮੇਰਾ ਨਾਂ ਪੁਛਿਆ। ਮੈਂ ਉਤਾਂਹ ਤੱਕਿਆ, ਇਕ ਫ਼ੌਜੀ ਕਰਨੈਲ ਸਾਹਬ ਸਨ।

ਇਕ ਦਮ ਦੱਬੀ ਘੁਟੀ ਚੰਗਿਆੜੀ ਵਿਚੋਂ ਸ਼ੁਅਲਾ ਨਿਕਲਿਆ, ਪਰ ਮੈਂ ਜ਼ਬਤ ਕਰ ਕੇ ਪੁਛਿਆ, ''ਕੀ ਮੇਰੇ ਵਿਚ ਕੋਈ ਗ਼ਲਤੀ ਸੀ ਕਿ ਤੁਹਾਨੂੰ ਮੇਰਾ ਨਾਂ ਏਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਪੁਛਣਾ ਪਿਆ ?''

ਮੇਰੇ ਪੈਰਾਂ ਤੋਂ ਸਿਰ ਵਲ ਤਕ ਕੇ ਸਾਹਬ ਮੁਸਕਰਾ ਪਏ,''ਨਹੀਂ, ਐਵੇਂ ਤੇਰੀ ਸ਼ਕਲ ਮੈਨੂੰ ਬੜੀ ਦਿਲਚਸਪ ਜਾਪੀ ਸੀ।''

ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਅਦਾ ਵਿਚ ਹਾਕਮਾਨਾ ਤ ਅਨਾ ਸੀ। ਮੈਂ ਵੀ ਆਪਣੇ ਪੈਰਾਂ ਤੋਂ ਉਤਾਂਹ ਵਲ ਤੱਕਿਆ, ਮਤੇ ਪੁਸ਼ਾਕ ਦੇ ਕੋਈ ਬਟਨ ਖੁਲ੍ਹੇ ਰਹਿ ਗਏ ਹੋਣ।

94

ਨਾਲ <sup>‡</sup> ਼, ''ਚਲ

ਦਾਖ਼

ਲੰਘੇਰ

तं ते

5 किं

**FYEH** 

ਅਰਫ਼

ਹੁੰਦੇ ਸ਼ੁਰੂ

HITE

וֹשּנית

ਹੋ ਗਿਆ

हास ।

ਦਿਤੀ 🛊

ਛਾਉ

ਏਕ ਹੈ

ना वि

ਦ ਖੇਡ

"ਨਹੀਂ, ਨਹੀਂ. – ਤੇਰਾ ਸਭ ਕੁਝ ਠੀਕ ਹੈ – ਪਰ (ਮੇਰੇ ਪਤਲੂਨ ਵਿਚ ਪਏ ਇਕ ਹਥ ਵਲ ਇਸ਼ਾਰਾ ਕਰਕੇ) – ਪਰ ਇਹ ਕਦੇ ਹੋਇਆ ਨਹੀਂ, ਕਿ ਕੋਈ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨੀ ਮੈਨੂੰ ਵੇਖੇ, ਤੇ ਆਪਣਾ ਹਥ ਪਤਲੂਨ ਵਿਚੋਂ ਕੱਢੇ ਨਾਂ!"

1

đ

Ŷď

สป

84 133

नेष

ŊΊ

JY.

मि

ijξ

लेव

ਮੈਂ ਬਿਆਨ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦਾ, ਮੇਰੇ ਨਿੱਕੇ ਜਿਹੇ ਅੰਦਰ ਵਿਚ ਓਦੋਂ ਕੀ ਹੋਇਆ ਹੋਵੇਗਾ, ਪਰ ਏਨਾ ਮੈਨੂੰ ਯਾਦ ਹੈ ਕਿ ਮੇਰੇ ਅੰਦਰੋਂ ਉਠ ਕੇ ਉਹ ਦਬਿਆ ਹੋਇਆ ਫ਼ਿਕਰਾ ਮੇਰੇ ਬੁਲ੍ਹਾਂ ਉਤੇ ਆਕੇ ਬਲ ਰਿਹਾ ਸੀ। ਮੈਂ ਬੁਲ੍ਹ ਆਪਣੇ ਘੁਟ ਲਏ। ਦਬੇ ਗ਼ੁਸੇ ਨਾਲ ਪੀਲੇ ਹੋਏ ਮੇਰੇ ਰੰਗ ਨੂੰ ਮੇਰਾ ਅਫ਼ਸੋਸ ਸਮਝ ਕੇ ਕਰਨੈਲ ਸਾਹਬ ਨੇ ਆਖਿਆ:

"ਐਤਕੀ ਮੈਂ ਮਾਫ਼ ਕਰਦਾ ਹਾਂ – ਅਗੋਂ ਇਹਤਿਆਤ ਰਖੀਂ!"

ਹਥ ਪਤਲੂਨ ਵਿੱਚੋਂ ਕਢ ਲੈਣ ਦਾ ਇਰਾਦਾ ਬਦੋ-ਬਦੀ ਮੈਰੇ ਕੋਲੋਂ ਹੋ ਗਿਆ, ਪਰ ਹਥ ਕੋਸ਼ਸ਼ ਕੀਤਿਆਂ ਵੀ ਵਿੱਚੇ ਹੀ ਗਡਿਆ ਰਿਹਾ।

ਜਿਹੜੇ ਕੰਮ ਗਿਆ ਸਾਂ, ਉਹ ਕਰਨ ਉਤੇ ਜੀਅ ਨਾ ਕੀਤਾ ਤੋਂ ਘਰ ਆ ਕੇ ਬੂਹਾ ਮਾਰ ਕੇ ਮੈਂ ਕਈ ਵਾਰੀ ਆਖਿਆ:

> God take the King! (ਰੱਬਾ ! ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਨੂੰ ਲਈ )

ਅਖ਼ੀਰ ਸਾਹਮਣੇ ਮੇਜ਼ ਉਤੇ ਪਈ ਕਿਤਾਬ ਫੜ ਕੇ ਮੈਂ ਆਪਣਾ ਰੋਂ ਬਦਲਣ ਦਾ ਜਤਨ ਕੀਤਾ। ਇਹ ਡਰਾਈਡਨ ਦੀ ਕਿਤਾਬ ਸੀ। ਇਹਦੇ ਵਿਚ ਇਕ ਫ਼ਿਕਰੇ ਨੇ ਮੇਰੇ ਰਵਈਏ ਦੀ ਪ੍ਰੋੜ੍ਹਤਾ ਕੀਤੀ ਤੇ ਮੇਰਾ ਰੋਂ ਠੀਕ ਹੋ ਗਿਆ। ਉਹ ਫ਼ਿਕਰਾ ਮੈਂ ਆਪਣੀ ਨੌਟ-ਬੁਕ ਵਿਚ ਨਕਲ ਕਰ ਲਿਆ:

T I

हिं

भरते

38

if

11;

ME

1

विभ

31

ग्पर

H E

भेव

तवा

"ਓਹ ! ਮੈਨੂੰ ਆਜ਼ਾਦੀ ਮਿਲੇ ! ਕਦੇ ਸਵਰਗ ਵਿਚ ਵੀ ਮੈਂ ਕੈਦ ਕੀਤਾ ਜਾਵਾਂ, ਤਾਂ ਵੀ ਉਹਦੀਆਂ ਚਾਂਦੀ ਸੋਨੇ ਦੀਆਂ ਦੀਵਾਰਾਂ ਤੋਂ ਕੁੱਦ ਛਾਲ ਮਾਰਨ ਦੇ ਮੌਕੇ ਮੇਰੀ ਪਹਿਲੀ ਢੁੰਡ ਹੋਣ!"

\*

ਕੋਈ ਸਵਰਗ ਸੁਤੰਤਰ ਦੇਸ਼ ਨਾਲ ਸਾਂਵਾਂ ਨਹੀਂ ਤੁਲ ਸਕਦਾ। ਮੇਰਾ ਦੇਸ਼ ਭਾਵੇਂ ਅਜੇ ਖ਼ੁਸ਼ਹਾਲ ਨਹੀਂ, ਪਰ ਮੈਂ ਆਪਣੇ ਵਿਚ ਮਿਉਂਦਾ ਨਹੀਂ ਕਿ ਮੇਰਾ ਦੇਸ਼ ਹੁਣ ਸੁਤੰਤਰ ਹੈ,ਇਹਦਾ ਕੋਈ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਨਹੀਂ,ਮੇਰੇ ਪੋਤ੍ਰੇ ਨੂੰ ਉਹ ਫ਼ਿਕਰਾ ਬਿਲਕੁਲ ਨਹੀਂ ਪੜ੍ਹਨਾ ਪਵੇਗਾ, ਜਿਹੜਾ ਅੱਧੀ ਉਮਰ ਮੇਰੀ ਰੂਹ ਸੁਕੇੜਦਾ ਰਿਹਾ।

ਜਿਸ ਸਾਡੇ ਨੇਤਾ ਨੂੰ ਖ਼ਤਰਨਾਕ ਆਦਮੀ ਸਮਝ ਕੇ ਬਾਰ ਬਾਰ ਜੇਲ੍ਹ ਵਿਚ ਡਕਿਆ ਜਾਂਦਾ ਸੀ, ਉਹ ਅਜ ਦੁਨੀਆ ਦੇ ਚੋਟੀ ਦੇ ਵਡੇ ਆਦਮੀਆਂ ਵਿਚ ਗਿਣਿਆਂ ਜਾ ਰਿਹਾ, ਤੇ ਕਦੇ ਬੜੇ ਰਾਣੀ ਖਾਂ ਸਮਝੇ ਜਾਂਦੇ ਮੁਲਕ ਅਜ ਆਪਣੀਆਂ ਮੁਸ਼ਕਲਾਂ ਦਾ ਹਲ ਉਹਦੇ ਕੋਲੋਂ ਪੁਛਦੇ ਹਨ। ਜਿਸ ਸਾਡੀ ਸਭਿਅਤਾ ਨੂੰ ਗਿਣਨ-ਜੋਗੀ ਨਾ ਸਮਝ ਕੇ ਸਾਨੂੰ ਸਭਿਅਤਾ ਸਿਖਾਣ ਦਾ ਫ਼ਰਜ਼ ਗੋਰੀਆਂ ਕੌਮਾਂ ਦਾ ਭਾਰ ਬਣਿਆ ਹੋਇਆ ਸੀ, ਉਹ ਸਭਿਅਤਾ ਅਜ ਪਹਿਲੀ ਸ਼੍ਰੇਣੀ ਵਿਚ ਗਿਣੀ ਜਾ ਰਹੀ ਹੈ। ਸਾਡੇ ਹੁਨਰਾਂ ਤੇ ਸਾਡੀ ਕਲਾ ਦਾ ਦੁਨੀਆਂ ਭਰ ਦੇ ਪਰਖ ਵਾਲੇ ਲੋਕ ਸੁਆਗਤ ਕਰਨ ਲਗ ਪਏ ਹਨ।

ਅੱਲੜ ਪੱਲੜ ਬਣਾਨ ਵਾਲੀਆਂ ਮਸ਼ੀਨਾਂ ਲਈ ਅਸੀਂ ਯੂਰਪ ਦੇ ਮੁਹਤਾਜ ਸਾਂ, ਅਜ ਮਸ਼ੀਨਾਂ ਬਣਾਨ ਦੇ ਕਾਰਖ਼ਾਨੇ ਸਾਡੇ ਦੇਸ ਵਿਚ ਖੁਲ੍ਹ ਰਹੇ ਹਨ। ਆਖਿਆ ਜਾਂਦਾ ਸੀ ਸਾਡੇ ਦੇਸ ਵਿਚ ਕਿਤੇ ਤੇਲ ਹੈ ਨਹੀਂ, ਅਜ ਤੇਲ ਦੇ ਭੰਡਾਰਾਂ ਦੀ ਟੋਹ ਕੱਢੀ ਗਈ ਹੈ।

ਇਹ ਕਰਾਮਾਤ ਆਜ਼ਾਂਦੀ ਦੀ ਹੈ। ਇਹ ਆਜ਼ਾਦੀ ਨੌਂ ਵਰ੍ਹੇ ਹੋਏ, ਸਾਡੇ ਲੋਕਾਂ ਨੇ ਲਗ ਭਗ ਇਕ ਸਦੀ ਦੇ ਲਹੂ ਰੰਗੇ ਸੰਗਰਾਮ ਪਿਛੋਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤੀ। ਇਹਦਾ ਮੁਢ ੧੮੫੭ ਦਾ ਗ਼ਦਰ ਸੀ। ਓਦੋਂ ਸਾਡੇ ਪੈਰ ਥਿੜਕ ਗਏ, ਜਾਬਰਾਂ ਦੇ ਪੱਕੇ ਅੜ ਗਏ, ਤੇ ਇਕ ਸਦੀ ਸਾਡੀ ਗ਼ੁਲਾਮੀ ਉੱਤੇ ਲੰਘ ਗਈ।

ਪਰ ਓੜਕ ਗ਼ੁਲਾਮੀ ਦੀਆਂ ਜ਼ੰਜੀਰਾਂ ਅਸਾਂ ਚਿਕਨਾਚੂਰ ਕਰ ਲਈਆਂ। ਪੰਦਰਾਂ ਅਗਸਤ ੧੯੪੭ ਦਾ ਦਿਨ ਸੀ, ਜਿੱਦਨ ਆਪਣਾ ਝੰਡਾ ਅਸੀਂ ਆਪਣੇ ਘਰਾਂ ਉਤੇ ਝੁਲਾ ਸਕੇ। ਏਸ ਝੰਡੇ ਉਤੋਂ ਅਨੇਕਾਂ ਸਾਡੇ ਅਣਖੀਲੇ ਜਵਾਨਾਂ ਨੇ ਮਾਰਾਂ ਖਾਧੀਆਂ, ਜੇਲ੍ਹਾਂ ਭੁਗਤੀਆਂ ਤੇ ਫਾਂਸੀਆਂ ਝੂਲੀਆਂ ਸਨ।

ਇਹ ਦਿਨ ਸਾਡੇ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਹਮੇਸ਼ਾ ਰੱਤੜਾ ਰਹੇਗਾ, ਤੋਂ ਏਸ ਦਿਨ ਦੇ ਸ਼ੁਕਰਾਨੇ ਵਿਚ ਅਸੀਂ ਐਲਾਨ ਕਰਦੇ ਹਾਂ : ਜਿੰਨਾ ਚਿਰ ਧਰਤੀ ਦੇ ਛੋਟੇ ਤੋਂ ਛੋਟੇ ਮੁਲਕ ਉਤੇ ਵੀ ਪ੍ਰਦੇਸੀ ਹਕੂਮਤ ਹੈ, ਜਿੰਨਾ ਚਿਰ ਕਿਸੇ ਇਕ ਬੱਚੇ ਨੂੰ ਵੀ ਪ੍ਰਦੇਸੀ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਦੀ ਸਲਾਮਤੀ ਲਈ ਜਬਰਨ ਦੁਆ ਪੜ੍ਹਨੀ ਪੈਂਦੀ ਹੈ, ਓਨਾ ਚਿਰ ਅਸੀਂ ਆਪਣੀ ਆਜ਼ਾਦੀ ਨੂੰ ਸੰਪੂਰਨ ਨਹੀਂ ਸਮਝਾਂਗੇ।

ਮਿਲਟਨ-ਜਿਨ੍ਹੇਂ ਲਿਖਿਆ ਸੀ, "ਮੇਰਾ ਦੇਸ਼ ਉਹ ਹੈ ਜਿਥੇ ਆਜ਼ਾਦੀ ਦਾ ਵਸੇਬਾ ਹੋਵੇ," ਓਸੇ ਮਿਲਟਨ ਦਾ ਦੇਸ਼ ਦੂਜਿਆਂ ਦੀ ਅਜ਼ਾਦੀ ਉਤੇ ਜਮਦੂਤ ਬਣਕੇ ਚੜ੍ਹਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਅਫ਼ਰੀਕਾ, ਮਲਾਇਆ, ਸਾਈਪ੍ਰਸ, ਬ੍ਰਿਟਿਸ਼ ਗਿਨੀ ਵਰਗੇ ਕਈ ਦੇਸ਼ ਆਜ਼ਾਦੀ ਲਈ ਤਰਸ ਰਹੇ ਹਨ ਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਅੰਦਰ ਹਾਈ ਬਲ ਬਲ ਉਠਦੀਆਂ ਹਨ ਜਦੋਂ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ "ਰਬ ਮਲਕਾ ਨੂੰ ਸਲਾਮਤ ਰਖੇ!" ਦੀ ਰਟ ਮਜਬੂਰੀ ਲਾਣੀ ਪੈਂਦੀ ਹੈ, ਜਦ ਉਹ ਵੇਖਦੇ ਹਨ ਕਿ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਦੌਲਤ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਹਥੀਂ ਲਦਵਾ ਕੇ ਹਾਕਮ ਆਪਣੇ ਦੇਸ਼ ਲਈ ਜਾਂਦੇ ਹਨ; ਜਦ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਨਿੱਕੇ ਨਿੱਕੇ ਜਮਾਂਦਰੂ ਹਕਾਂ ਦੀ ਮੰਗ ਉਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਸੈਂਕੜੇ ਨਹੀਂ, ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਕਤਲ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਜਦ ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਇਹੋ ਜਿਹੇ ਨੌਜਵਾਨਾਂ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਸਾਡੇ ਜਵਾਹਰ ਲਾਲ

ਵਾਂਗ ਪ੍ਰਧਾਨ ਮੰਤ੍ਰੀ ਬਣਨ ਦੀ ਯੋਗਤਾ ਹੈ, ਜੰਗਲਾਂ ਵਿਚ ਲੁਕੇ ਜਾਂ ਕੈਂਪਾਂ ਵਿਚ ਡੱਕੇ ਹਨ।

ਮਿਲਟਨ ਦੇ ਆਪਣੇ ਦੇਸ ਵਿਚ ਓਦੋਂ ਵੀ ਆਜ਼ਾਦੀ ਹੈ ਸੀ, ਜਦੋਂ ਓਸ ਉਪਰਲੀ ਬੜੀ ਹੁਲਾਰਿਆਂ ਭਰੀ ਸਤਰ ਕਵਿਤਾਈ ਸੀ, ਉਹ ਸੰਤੁਸ਼ਟ ਸੀ। ਪਰ ਅਸੀਂ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਗ਼ੁਲਾਮੀ ਦਾ ਇਹੋ ਜਿਹਾ ਘੌਰ ਨਰਕ ਵੇਖ ਲਿਆ ਹੈ, ਅਸੀਂ ਨਿਰੀ ਆਪਣੀ ਆਜ਼ਾਦੀ ਨਾਲ ਸੰਤੁਸ਼ਟ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੇ; ਅਸੀਂ ਓਦਨ ਹੀ ਸੰਤੁਸ਼ਟ ਹੋਵਾਂਗੇ, ਜਿੱਦਨ ਕਹਿ ਸਕਾਂਗੇ:

ąί

56

Jō;

įĝ

أورا

प्राप्त

''ਜਿਥੇ ਵੱਸੇ ਆਜ਼ਾਦੀ, ਉਹ ਦੁਨੀਆਂ ਸਾਡੀ !''



## ਤਿਆਰ ਬਰਤਿਆਰ ਰਹਿਣਾ

## COCOCOCOCOCO

ਸੌ ਵਰ੍ਹੇ ਦੀ ਉਮਰ ਵਾਲੇ ਪ੍ਰਸੰਨ-ਚਿਤ ਆਦਮੀ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਨੇ ਉਹਦੀ ਪ੍ਰਸੰਨ ਉਮਰ ਦਾ ਭੇਤ ਪੁਛਿਆ।

ਹਸ ਕੇ ਓਸ ਨੇ ਉਤਰ ਦਿਤਾ:

"ਸਦਾ ਤਿਆਰ ਬਰਤਿਆਰ ਰਹਿਣਾ – ਹਰ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਲਈ, ਹਰ ਗ਼ਮੀ ਲਈ, ਹਰ ਜ਼ਿੰਮੇਵਾਰੀ ਲਈ, ਹਰ ਮੁਸੀਬਤ ਲਈ, ਏਥੋਂ ਤਕ ਕਿ ਮੌਤ ਲਈ ਵੀ – ਹਰ ਵੇਲੇ ਤਿਆਰ ਬਰਤਿਆਰ ਰਹਿਣਾ।"

ਇਸ ਪ੍ਰਸੰਨ-ਮੁਖ ਆਦਮੀ ਨੂੰ ਭਵਿਖ ਵਿਚ ਨਹੀਂ, ਵਰਤਮਾਨ ਵਿਚ ਜਿਉਣ ਦੀ ਡਾਢੀ ਜਾਚ ਆ ਗਈ ਹੈ। ਜੇ ਕਦੇ ਮੁਸੀਬਤ ਆ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਤਾਂ ਇਹ ਬਹਿ ਕੇ ਸੋਚ ਲੈਂਦਾ ਹੈ: ਓੜਕ ਹੋ ਕੀ ਸਕਦਾ ਹੈ? ਅਭਿਮਾਨ ਫੱਟੜ ਹੋ ਜਾਏਗਾ, ਨਮੋਸ਼ੀ ਹੋਵੇਗੀ, ਹਦ ਮੌਤ ਹੀ ਸਹੀ; ਚਲੋਂ ਇਹੀ ਸਹੀ – ਇਹ ਸਭ ਕੁਝ ਹੀ ਸਹੀ। ਤੇ ਉਹ ਤਿਆਰ ਹੋ ਕੇ ਰਾਹ ਵਿਚ ਆ ਧਮਕੀ ਮੁਸੀਬਤ ਨਾਲ ਘੁਲਣ ਲਗ ਪੈਂਦਾ ਹੈ, ਤੇ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਅਜ ਤਕ ਹਮੇਸ਼ਾ ਓਸੇ ਨੂੰ ਹੀ ਕਦੇ ਪੂਰੀ ਤੇ ਕਦੇ ਅਧ ਪਦੱਧੀ ਜਿੱਤ ਹੋਈ ਹੈ। ਉਹਦਾ ਯਕੀਨ ਹੈ ਕਿ ਨਗੂਣੇ ਤੋਂ ਨਗੂਣਾ ਮਨੁਖ ਵੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਚੰਗਾ ਤਕੜਾ ਘੋਲ ਦੇ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਇਕ ਵਾਰੀ ਕਿਸੇ ਹਾਦਸੇ ਵਿਚ ਉਹਦੀ ਸੱਜੀ ਬਾਂਹ ਟੁਟ ਗਈ। ਜਾਪਿਆ ਬਾਂਹ ਨਕਾਰੀ ਹੋ ਜਾਏਗੀ। ਉਹਦੇ ਘਰ ਦਿਆਂ ਨੂੰ ਬੜੀ ਚਿੰਤਾ ਹੋਈ, ਉਹ ਬੜਾ ਕਮਾਊ ਸੀ। ਉਹਨੂੰ ਵੀ ਬੜਾ ਮੰਦਾ ਲਗਾ, ਉਹ ਬੜਾ ਕਾਮਾ ਸੀ। ਪਰ ਉਹਦੀ ਤਿਆਰ ਬਰਤਿਆਰ ਰਹਿਣ ਦੀ ਆਦਤ ਨੇ ਉਹਦੇ ਬੁਲ੍ਹਾਂ ਉਤੇ ਮੁਸਕਰਾਹਟ ਲੈ ਆਂਦੀ। ਉਹਨੂੰ ਕਈ ਆਦਮੀ ਯਾਦ ਆ ਗਏ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਇਕ ਬਾਂਹ ਹੈ ਨਹੀਂ ਸੀ, ਤੇ ਉਹ ਦੋ ਬਾਹਾਂ ਵਾਲਿਆਂ ਨਾਲੋਂ ਵੀ ਸੁਚੱਜਾ ਕੰਮ ਕਰ ਰਹੇ ਸਨ। ਏਸ ਕਲਪਨਾ ਨ ਬਾਂਹ ਲਈ ਫ਼ਿਕਰ ਦੀ ਥਾਂ ਇਲਾਜ ਵਿਚ ਉਤਸ਼ਾਹ ਵਧਾ ਦਿੱਤਾ। ਤੇ ਭਾਵੇਂ ਇਕ ਬਾਹਿਆਂ ਹੋਣ ਲਈ ਉਸ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਤਿਆਰ ਕਰ ਹੀ ਲਿਆ ਸੀ, ਉਹਦੇ ਨਿਸਚਿੰਤ ਉੱਦਮ ਨੇ ਉਹਦੀ ਟੁਟੀ ਬਾਂਹ ਵੀ ਠੀਕ ਕਰ ਚਿਤੀ।

विभे

ਲਏ

ी, धे

हा।"

WEE

₩ **E**B

ਦਾ ਹੈ

ी प्रार्थ

ji

ı Î,

**डे** बं

त्रवाह

ਗਈ

हु ध

"ਮੇਰੀ ਜ਼ਿਦਗੀ ਵਿਚ ਅਨੇਕਾਂ ਵਾਰ ਇਹੋ ਜਿਹੀਆਂ ਰਾਤਾਂ ਆਈਆਂ," ਓਸ ਨੇ ਦਸਿਆ, "ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਉਤੇ ਕਿਸੇ ਸਵੇਰ ਚੜ੍ਹਣ ਦੀ ਆਸ ਅਨਹੋਣੀ ਦਿਸਦੀ ਸੀ। ਕਿੰਨਾ ਚਿਰ ਦਿਲ ਘੁਟਿਆ, ਤੇ ਅਖਾਂ ਬੋ-ਨਜ਼ਰ ਰਹੀਆਂ – ਪਰ ਮੇਰੇ ਇਹ ਆਖਣ ਦੀ ਢਿੱਲ ਸੀ: ਫੇਰ ਹੋ ਕੀ ਜਾਏਗਾ – ਕੀ ਬਿਲਕੁਲ ਬੋ-ਪੈਸਾ ਲੌਕ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਜਿਊਂਦੇ – ਕੀ ਕਈ ਮੈਂ ਹਸਦੇ ਮੁਸਕਰਾਂਦੇ ਨਹੀਂ ਵੇਖੇ – ਕਿਸੇ ਮੇਰਾ ਸਤਕਾਰ ਨਹੀਂ ਕਰਨਾ – ਚਲੋ ਨਾ ਸਹੀ, ਅਨੇਕਾਂ ਲੌਕ ਨਗੂਣੇ ਹੁੰਦਿਆਂ ਵੀ ਨਚਦੇ ਗੋਂਦੇ ਮੈਂ ਵੇਖੇ, ਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਮੈਂ ਰਸ਼ਕ ਕੀਤਾ ਹੈ – ਮੌਤ! ਚਲੋ ਮੌਤ ਤੇ ਮੌਤ ਹੀ ਸਹੀ – ਕੌਣ ਅਗੇ ਮੋਇਆ ਨਹੀਂ, ਤੇ ਕਿਸ ਅਗੋਂ ਮਰਨਾ ਨਹੀਂ, ਖ਼ਲਾਸੀ ਹੀ ਸਹੀ……। ਤੇ ਕੀ ਦਸਾਂ ਤੁਹਾਨੂੰ – ਏਊਂ ਸੋਚਣ ਦੀ ਢਿਲ ਸੀ ਕਿ ਰਾਤ ਭਾਵੇਂ ਨਾ ਹੀ ਮੁੱਕੀ, ਹਨੇਰਾ ਘਟ ਗਿਆ, ਕਿਰਨਾਂ ਦਾ ਝੌਲਾ ਪੈਣ ਲਗ ਪਿਆ - ਤੇ ਖ਼ੂਬ ਦਿਨ ਚੜ੍ਹੇ ਤੇ ਰਾਤਾਂ ਭੁਲ ਗਈਆਂ – "

ਮੁਸੀਬਤਾਂ ਦੀ ਗਲ ਓਸ ਭਾਵੇਂ ਪਹਿਲਾਂ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤੀ, ਪਰ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਉਹਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਰਾਗ ਸਨ। ਉਹ ਅਜੇ ਵੀ ਸ਼ੀਸ਼ੇ ਸਾਹਮਣੇ ਤਿਆਰ ਹੋਣ ਲਗਿਆਂ ਗੌਂਦਾ ਸੀ, ਸੜਕ ਉਤੇ ਤੁਰਦੇ ਜਾਂਦੇ ਦੇ ਗਲੇ ਵਿੱਚੋਂ ਕਈ ਵਾਰੀ ਗੀਤ ਆਪ ਮੁਹਾਰੇ ਫੁਟ ਪੈਂਦੇ ਸਨ।

"ਗ਼ਮੀਆਂ ਵਿਚ ਮੈਂ ਘੜੀ ਪਲ ਤੋਂ ਵਧ ਕਦੇ ਘਬਰਾਇਆ ਨਹੀਂ, ਪਰ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਦਾ ਅਖ਼ੀਰਲਾ ਹਾਸਾ ਵੀ ਮੈਂ ਕਦੇ ਆਇਆ ਗਿਆ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ। ਕਿਸੇ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਨਾਲੋਂ ਮੈਂ ਆਪਣੀ ਉਮਰ ਵਭੇਰੀ ਨਹੀਂ ਸਮਝੀ, ਜਿਹੜੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਮੈਂ ਕਮਾ ਸਕਿਆ ਹਾਂ, ਉਹ ਮੈਂ ਸਾਰੇ ਤਨ ਮਨ ਨਾਲ ਮਾਣੀ ਹੈ। ਹਰ ਉਮਰ ਵਿਚ ਮੈਂ ਆਪਣੇ ਠਰਕ ਨਿਸ਼ੰਗ ਹੋ ਕੇ ਪਾਲੇ ਹਨ । ਤੇ 'ਜੀਅ ਆਇਆ ਖਾਧਾ ਹੈ, ਕਪੜੇ ਨਿਰੇ ਪਾਏ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਮਟਕਾਏ ਵੀ ਹਨ। ਪਿਆਰ ਕੀਤਾ ਹੈ, ਹੱਸਿਆ ਹਾਂ, ਖੁਲ੍ਹ ਕੇ ਹੱਸਿਆ ਹਾਂ, ਟੱਬਰ ਦੇ ਹਰ ਭਿਆਲ ਦੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਤੇ ਦਿਲ ਪਰਚਾਵੇਂ ਨੂੰ ਆਪਣਾ ਫ਼ਰਜ਼ ਸਮਝਿਆ ਹੈ, ਕਿਸੇ ਦੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦਾ ਰਾਹ ਰੋਕਿਆ ਨਹੀਂ, ਕਿਸੇ ਉਤੇ ਆਪਣੀ ਹੋਂਦ ਦਾ ਭਾਰ ਪਾਇਆ ਨਹੀਂ, ਆਪਣੇ ਕੰਮ ਆਪ ਕੀਤੇ, ਨਾ ਬਹੁਤੀ ਸੇਵਾ ਕਰਾਈ, ਨਾ ਬਹੁਤਾ ਸਤਕਾਰ ਮੰਗਿਆ ਹੈ, ਨਾ ਬਹੁਤੀਆਂ ਆਸਾਂ ਰਖੀਆਂ, ਤੇ ਨਾ ਬਹੁਤਾ ਕਿਸੇ ਤੋਂ ਨਿਰਾਸ ਹੋਇਆ ਹਾਂ। ਭਰੋਸਾ ਹਰ ਕਿਸੇ ਦੀ ਚੰਗਿਆਈ ਉਤੇ ਰਖਦਾ ਹਾਂ – ਧੋਖੇ ਖਾਧੇ ਦੀ ਮੈਂ ਕਦੇ ਚਿੰਤਾ ਨਹੀਂ ਕੀਤੀ।"

ਤੇ ਏਸ ਖਿੜੀ ਝਾਤੀ ਵਾਲੇ ਬਜ਼ੁਰਗ ਦੀ ਸਿਹਤ ਅਜੇ ਵੀ ਲਿਸ਼ਕਦੀ ਹੈ। ਚਿਹਰੇ ਉਤੇ ਝੁਰੜੀਆਂ ਨਹੀਂ, ਕਦਮਾਂ ਵਿਚ ਜਿਊਣ ਦਾ ਚਾਅ ਹੈ, ਭੁਖ ਵਿਚ ਬੜਾ ਉਤਸ਼ਾਹ ਤੇ ਹਾਸੇ ਵਿਚ ਛਣਕਾਰ ਹੈ। ਇਹਦਾ ਭੇਤ, ਓਸਨੇ ਆਖਿਆ, ਉਹਦੀਆਂ ਸਾਫ਼ ਤੇ ਬਾਕਾਇਦਾ ਆਦਤਾਂ ਵਿਚ ਹੈ।

''ਮੈਂ ਦਿਨ ਦੀ ਆਪਣੀ ਪਹਿਲੀ ਰੋਟੀ ਖ਼ਾਸ ਸ਼ੌਕ ਨਾਲ ਖਾਂਦਾ ਹਾਂ। ਇਹ ਮੇਰਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਪਰਨਾਮ ਹੁੰਦਾ ਹੈ – ਹੌਲੀ ਹੌਲੀ, ਤੇ ਬੜੇ ਲਹਿਰੇ ਨਾਲ ਮੈਂ ਇਹ ਰੋਟੀ ਖਾਂਦਾ ਹਾਂ। ਦੁਧ, ਦਹੀਂ, ਸਬਜ਼ੀ ਬੜੀ ਸਾਦੀ ਜਿਹੀ ਰੋਟੀ ਖਾਂਦਾ ਹਾਂ। ਦੁਪਹਿਰੀਂ ਮੈਂ ਬਹੁਤਾ ਨਹੀਂ ਖਾਂਦਾ, ਨਾਲੋਂ ਢੋ ਵੇਲੇ ਹੀ ਕੋਈ ਨਿੱਗਰ ਚੀਜ਼ ਖਾਂਦਾ ਹਾਂ। ਰਾਤੀ ਸਾਰੇ ਪਰਵਾਰ ਨਾਲ ਬਹਿ ਕੇ, ਚੰਗੇ ਕਪੜੇ ਪਾ ਕੇ, ਹਰ ਕਿਸੇ ਦੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦਾ ਖ਼ਿਆਲ ਰਖ ਕੇ, ਖਾਣੇ ਨੂੰ ਮੈਂ ਪੂਜਾ ਦੀਆਂ ਘੜੀਆਂ ਸਮਝਦਾ ਰਿਹਾ ਹਾਂ। ਕਦੇ ਏਸ ਵੇਲੇ ਮੈਂ ਕੋਈ ਨੁਕਤਾਚੀਨੀ ਜਾਂ ਨਿੰਦਿਆ ਨਹੀਂ ਹੋਣ ਦਿਤੀ। ਏਥੋਂ ਤਕ ਕਿ ਰੋਟੀ ਦੀ ਤਿਆਰੀ ਵਿਚ ਨੁਕਸ ਕਢਣੇ ਵੀ ਮੈਂ ਮਨਾਹ ਕੀਤੇ ਹੋਏ ਹਨ – ਜੋ ਰੋਟੀ ਬਾਰੇ ਕਹਿਣਾ ਹੋਵੇ, ਦੂਜੇ ਦਿਨ ਆਖਿਆ ਜਾਵੇ – ਓਸ ਵੇਲੇ ਜੋ ਬਣਿਆਂ ਹੋਵੇ ਚੁੰਮ ਚਟ ਕੇ ਹਸਦਿਆਂ ਖਾਣ ਦੀ ਰਸਮ ਮੈਂ ਬਣਾ ਲਈ ਹੈ।

ŊΙ

M

βıΚ

995

ηij

रीउ

उ सी

ने री

ਭਾਰ

ही,

i, ŝ

री

5ਹੀਂ

ह

कुट गुँगी

हेर्

4i9

घरे

धर्व

iəı,

"ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਅਸ਼ਨਾਨ ਮੇਰਾ ਨਿਰਾ ਨਿਤਨੇਮ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਮੇਰੀਆਂ ਵਡੀਆਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਇਕ ਹੈ। ਇਹਨੂੰ ਮੈਂ ਕਦੇ ਕਾਹਲੀ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਮਾਣਿਆਂ। ਅੰਗ ਅੰਗ ਨੂੰ ਮਲਣ, ਧੋਣ, ਤੇ ਉਹਦੇ ਨਾਲ ਗਲਾਂ ਕਰਨ ਦਾ ਸੁਆਦ ਮੈਂ ਸਦਾ ਲਿਆ ਹੈ।

"ਆਪਣੇ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਕੰਮਾਂ ਤੋਂ ਛੁਟ ਵਰਜ਼ਸ਼ ਵੀ ਮੈਂ ਵਸ ਕੀਤਿਆਂ ਕਦੇ ਖੁੰਝਾਈ ਨਹੀਂ। ਸਾਰੇ ਅੰਗਾਂ ਨੂੰ ਮੈਂ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਆਪਣੀ ਯਾਦ ਵਿਚ ਲਿਆਉਂਦਾ ਹਾਂ, ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਹਿਲਾਂਦਾ, ਤੇ ਉਹਨਾਂ ਨਾਲ ਆਪਣੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦੀ ਅਟੁਟ ਸਾਂਝ ਲਈ ਸ਼ੁਕਰ ਗੁਜ਼ਾਰੀ ਕਰਦਾ ਹਾਂ, ਨਿੱਕੀ ਮੋਟੀ ਕਸਰ ਕਿਸੇ ਅੰਗ ਵਿਚ ਜਾਪੇ ਤਾਂ ਮੈਂ ਆਈ ਗਈ ਨਹੀਂ ਕਰਦਾ।

"ਸੂਰਜ, ਪੌਣ ਤੋਂ ਪਾਣੀ ਮੈਰੇ ਇਸ਼ਕ ਹਨ। ਇਹਨਾਂ ਕੋਲੋਂ ਕੋਈ ਭੇਤ ਆਪਣਾ ਮੈਂ ਲੁਕੋ ਕੇ ਨਹੀਂ ਰਖਦਾ। ਜਿਹੜੀ ਵੀ ਮੈਨੂੰ ਲੋੜ ਪਵੇ ਉਹ ਮੈਂ ਚੜ੍ਹਦੇ ਸੂਰਜ ਕੋਲੋਂ ਹੀ ਮੰਗਦਾ ਹਾਂ – ਜੇ ਕਦੇ ਸੋਨੇ ਦੀ ਲੋੜ ਮੈਨੂੰ ਪੈ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਸੂਰਜ ਰਾਣੇ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਖੜੋ ਕੇ ਆਖਦਾ ਹਾਂ – 'ਕਿਣਕਾ ਭਰ ਆਪਣਾ ਸੋਨਾ ਮੇਰੇ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਵੀ ਪਾ ਦੇ।' – – ਤੇ ਏਸ ਦਾਤੇ ਨੇ ਘਾਟ ਕਦੇ ਕੋਈ ਰਹਿਣ ਨਹੀਂ ਦਿੱਤੀ। ਧਨ ਇਕੱਠਾ ਕਰਨ ਦਾ ਰੋਗ ਮੈਨੂੰ ਲਗਾ ਨਹੀਂ, ਤੇ ਤੋਟ ਕੋਈ ਸੂਰਜ ਰਾਣੇ ਨੇ ਕਦੇ

ਰਹਿਣ ਨਹੀਂ ਦਿੱਤੀ, ਪਿਆ ਕੰਮ ਕੋਈ ਅਟਕਿਆ ਨਹੀਂ ਰਿਹਾ — ਤੇ ਤੁਹਾਨੂੰ ਸਿਹਤ ਬਾਰੇ ਇਹੀ ਆਖ ਸਕਦਾ ਹਾਂ ਕਿ ਲਿਸ਼ਕਦੀ ਸਿਹਤ ਸਿਰਫ਼ ਲਿਸ਼ਕਦੀਆਂ ਆਦਤਾਂ ਦਾ ਹੀ ਝਲਕਾਰਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।"

"ਪਰ ਸ ਰੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਤੁਹਾਡੇ ਵਰਗੀ ਸਿਹਤ, ਤੁਹਾਡੇ ਵਰਗੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ, ਤੇ ਤੁਹਾਡੇ ਵਰਗੀ ਕਾਮਯਾਬੀ ਕਿਉਂ ਨਹੀਂ ਮਿਲ ਸਕੀ, ਕੀ ਇਹਦੇ ਵਿਚ ਤਕਦੀਰ ਦਾ ਕੋਈ ਦਖ਼ਲ ਨਹੀਂ?" ਇਹ ਸਵਾਲ ਉਹਦੇ ਕੋਲੋਂ ਕਈ ਵਾਰੀ ਪੁਛਿਆ ਗਿਆ, ਤੇ ਓਸ ਬੜੀ ਨਿਰਮਾਨਤਾ ਨਾਲ ਇਹਦਾ ਉਤ੍ਰ ਏਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਿਤਾ ਹੈ:

"ਤਕਦੀਰ ਦਾ ਮਨੁਖ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧ ਏਨਾ ਹੀ ਮੇਰੀ ਸਮਝ ਵਿਚ ਆ ਸਕਿਆ ਹੈ ਕਿ ਤਕਦੀਰ ਹਰ ਕਿਸੇ ਦੀ ਸਹਾਇਕ ਹੁੰਦੀ ਹੈ — ਸਾਰਾ ਬ੍ਰਹਮੰਡ ਇਕ ਸਾਂਝੀ ਇਕਾਈ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਇਹਦੇ ਹਰ ਅੰਗ ਦੇ ਵਿਕਾਸ਼ ਲਈ ਆਪ-ਮੁਹਾਰੀ ਸਹਾਇਤਾ ਦੇ ਸਾਧਨ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਦੀ ਪਰਕਿਰਤੀ ਹੈ। ਹਰ ਕਿਸੇ ਦੇ ਉੱਦਮ ਤੇ ਪੁਰਸ਼ਾਰਥ ਲਈ ਚੰਗੇ ਢੋ ਢੁਕਾਣਾ ਤਕਦੀਰ ਦਾ ਕੰਮ ਹੈ। ਅਨੇਕਾਂ ਸੰਜੋਗ ਤੇ ਅਨੇਕਾਂ ਇਤਫਾਕ ਮੇਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਹੈਰਾਨ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਆਏ — ਮੂੰਹ ਆਈ ਮੌਤ ਨੂੰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ, ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਨੂੰ ਆਸ ਵਿਚ ਬਦਲ ਦੇ ਦੇ ਰਹੇ — ਇਹਨੂੰ ਮੈਂ ਕਿਸੇ ਆਪਣੇ ਪਹਿਲੇ ਚੰਗੇ ਕਰਮਾਂ ਦਾ ਫਲ ਨਹੀਂ ਸਮਝਿਆ, ਇਹਨੂੰ ਮੈਂ ਹਰ ਮਨੁੱਖੀ ਉੱਦਮ ਲਈ ਕੁਦਰਤੀ ਖ਼ਜ਼ਾਨਿਆਂ ਦੀ ਭਰਪੂਰਤਾ ਖ਼ਿਆਲ ਕੀਤਾ ਹੈ।

"ਤੇ ਏਸ ਭਰੋਸੇ ਨੇ ਮੈਨੂੰ ਬੜੀ ਮਦਦ ਦਿਤੀ ਹੈ – ਕਿ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਦੌਲਤ ਦਾ ਕੋਈ ਪਾਰਾਵਾਰ ਨਹੀਂ – ਇਹ ਹਰ ਕਿਸੇ ਦੀ ਵਿਰਾਸਤ ਹੈ, ਸਿਰਫ਼ ਚੰਗੀ ਹੋਣੀ ਵਿਚ ਭਰੋਸਾ ਰਖ ਕੇ ਆਪਣੇ ਆਲੇ ਦੁਆਲੇ ਦੀਆਂ ਸੰਭਾਵਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਸਮਝ ਕੇ, ਸਦਾ ਆਸ਼ਾਵਾਦੀ ਰਹਿੰਦਿਆਂ ਹਰ ਸਮੇਂ ਕੁਝ ਸੋਚਦਿਆਂ ਤੇ ਕੁਝ ਕਰਦਿਆਂ, ਮਨੁਖ ਉੱਚੇ ਤੋਂ ਉੱਚੇ ਟੀਚੇ ਉਤੇ ਪਹੁੰਚ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਇਕੋ ਸ਼ਰਤ ਉਹਦੇ ਲਈ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ – ਕਿ ਉਹ ਕਿਸੇ ਦੀ ਕੀਮਤ ਉਤੇ ਕੁਝ ਪ੍ਰਾਪਤ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦਾ – ਹਰ ਕੀਮਤ ਉਹਨੂੰ ਆਪ ਦੇਣੀ ਪਵੇਗੀ ... .. ''

ਮਜ਼ੂਬ ਤੋਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਭਵਿਖ ਬਾਰੇ ਵੀ ਏਸ ਨਿਰਮਾਣ ਬਜ਼ੁਰਗ ਦੇ ਖ਼ਿਆਲ ਬੜੇ ਸਰਲ ਤੋਂ ਸਾਦੇ ਹਨ। ਭਾਵੇਂ ਇਹਦੇ ਮੂੰਹ ਉਤੇ ਪਹੁਤੀ ਹੋਈ ਆਤਮਾ ਦਾ ਚੈਨ ਹੈ ਇਹ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ ਏਸ ਕਦੇ ਕਿਸੇ ਦੀ ਪੂਜਾ ਨਹੀਂ ਕੀਤੀ, ਕੋਈ ਮੁਕਤੀ ਨਹੀਂ ਚਾਹੀ, ਕਿਸੇ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨਾਂ ਦੀ ਤਾਂਘ ਨਹੀਂ ਰਖੀ।

ਗੇ

d

Ĵΰ

H

Ħ

ť

स्ट्रा क्रिक

ſ,

31

"ਮੈਂ ਸਾਰੇ ਮਜ਼ਬਾਂ ਤੇ ਮਜ਼ਬਾਂ ਦੇ ਸਾਰੇ ਪੈਟੋਕਾਰਾਂ ਦਾ ਸਤਕਾਰ ਕਰਦਾ ਹਾਂ – ਕੋਈ ਮੈਨੂੰ ਗੁਮਰਾਹ ਨਹੀਂ ਦਿਸਦਾ। ਸਭ ਦੇ ਇਸ਼ਟਾਂ ਨੂੰ ਮੈਂ ਪਰਨਾਮ ਕਰਦਾ ਹਾਂ – ਪਰ ਮੇਰਾ ਆਪਣਾ ਇਸ਼ਟ ਇਹ ਸਾਰਾ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਹੈ, ਤੇ ਉਹਦਾ ਮੈਂ ਇਕ ਨਿਗੂਣਾ ਜਿਹਾ ਭਾਗ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਸਮਝਦਾ ਹਾਂ। ਕਦੇ ਕੋਈ ਨਵੇਕਲੀ ਵਡਿਤਣ ਮੇਰੇ ਖ਼ਿਆਲ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਆਈ, ਨਾ ਮੈਂ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਕਦੇ ਗੁਨਾਹਾਂ ਦਾ ਪੁਤਲਾ ਸਮਝਿਆ ਹੈ।

"ਮੈਂ ਕੁਝ ਵੀ ਨਹੀਂ, ਇਕੋ ਸਮੁੱਚਤਾ ਦਾ ਅਤਿ ਨਿੱਕਾ ਜਿਹਾ ਅੰਗ ਹਾਂ – ਜੀਕਰ ਮੇਰੇ ਸਰੀਰ ਉਤੇ ਇਕ ਰੋਮ – ਇਹ ਰੋਮ, ਨਗੂਣਾ ਹੈ, ਪਰ ਮੇਰੇ ਸਰੀਰ ਤੋਂ ਛੁਟ ਇਹ ਹੋਰ ਕੁਝ ਵੀ ਨਹੀਂ। ਅਨੇਕਾਂ ਰੋਮ ਰੋਜ਼ ਟੁਟ ਜਾਂਦੇ ਹਨ – ਅਨੇਕਾਂ ਸ਼ਕਲਾਂ ਵੀ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਵਿਚ ਟੁਟ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ – ਮੈਂ ਵੀ ਇਕ ਸ਼ਕਲ ਹਾਂ – ਕਿਸੇ ਨਵੇਕਲੀ ਹੋਂਦ ਦੀ ਚਾਹ ਨਿਰੀ ਹਮਾਕਤ ਹੈ। ਜੇ ਨਵੇਕਲੀ ਹੋਂਦ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਤਾਂ ਨਵੇਕਲੀ ਮੁਕਤੀ ਲਈ ਕਿਉਂ ਬਿਹਬਲ ਹੋਵਾਂ? – ਇਕ ਲਹਿਰ ਹਾਂ,ਮਹਾਨ ਜੀਵਨ-ਸਾਗਰ ਦੀ। ਜਿੰਨਾ ਚਿਰ ਇਹ ਲਹਿਰ ਕਾਇਮ ਰਹਿਸਕਦੀ ਹੈ, ਇਹਦਾ ਨਾਂ ਲਿਆ ਜਾਏਗਾ – ਉਚੀ, ਝਿੱਕੀ, ਛੋਟੀ,

ਜ਼ੌਰਦਾਰ, ਚਿਣੀ, ਗਹਿਰੀ, ਹੌਲੀ, ਭਾਰੀ – ਪਰ ਓਡਕ ਇਹ ਲਹਿਰ ਮੁਕ ਜਾਏਗੀ – ਸਾਗਰ ਹਮੇਸ਼ਾ ਰਹੇਗਾ – ਨਵੀਆਂ ਲਹਿਰਾਂ ਇਹਦੇ ਵਿਚੋਂ ਉਠਦੀਆਂ ਰਹਿਣਗੀਆਂ।

"ਮੈਨੂੰ ਅਮਰਤਾ ਦੀ ਚਾਹ ਨਹੀਂ, ਮੈਨੂੰ ਮੁਕਤੀ ਦਾ ਤੋਖਲਾ ਨਹੀਂ, ਕਿਸੇ ਬਖ਼ਸ਼ਿਸ਼ ਦੀ ਮੇਰੇ ਅੰਦਰ ਬੇਕਰਾਰੀ ਨਹੀਂ, ਮੈਂ ਨਾਚੀਜ਼ ਜਿਹਾ ਇਕ ਰੋਮ ਵੀ ਨਹੀਂ, ਪਰ ਚੀਜ਼ਾਂ ਦੀ ਚੀਜ਼ ਦਾ ਇਕ ਹਿੱਸਾ ਹੋਣ ਦੇ ਸਿਵਾ ਦੀ ਇੱਛਾ ਨਹੀਂ । ਮੈਨੂੰ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਜੀਵਨ ਦੀ ਇੱਛਾ ਨਹੀਂ, ਕਿਸੇ ਪਿਛਲੇ ਜੀਵਨ ਦਾ ਪਸ਼ਚਾਤਾਪ ਨਹੀਂ, ਕਿਸੇ ਧਰਮਰਾਜ ਦੀ ਕਚਹਿਰੀ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਹੋਣ ਦੀ ਚਿੰਤਾ ਨਹੀਂ । ਮੇਰਾ ਸਾਰਾ ਜੀਵਨ ਹਸਤੀਆਂ ਦੀ ਇਕੋ ਹਸਤੀ ਦੀ ਬੇ-ਕਿਨਾਰ ਹਿਕ ਉਤੇ ਜੀਵਿਆ ਜਾ ਰਿਹਾ ਰਿਹਾ ਹੈ । ਮਰ ਕੇ ਮੈਂ ਜੰਮਣਾ ਨਹੀਂ । ਮੌਤ ਮੇਰੀ ਸੰਪੂਰਨਤਾ ਹੈ । ਮੈਂ ਖ਼ੁਸ਼ ਹਾਂ ਹਸਤੀ ਦੀ ਚੇਤਨਾ ਕੁਝ ਸਮੇਂ ਲਈ ਏਸ ਮੇਰੀ ਨਗੂਣੀ "ਮੈਂ" ਵਿਚ ਬੁਲਬੁਲੇ ਦੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਭਰੀ ਗਈ । ਇਹ ਬੁਲਬੁਲਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਪੌਣਾਂ ਉਤੇ ਉਡਦਾ ਫਿਰਿਆ – ਓਡਕ ਪਾਟ ਜਾਏਗਾ – ਇਹ ਮੇਰੀ "ਮੈਂ" ਓਸੇ "ਉਹ" ਬਣੀ ਰਹਿਣ ਦੀ ਧੜਕਣ ਹੈ।"

ਤੇ ਏਸ ਸੁਹਣੇ ਬਜ਼ੁਰਗ ਨੇ ਸਵਾਲ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਦਾ ਹਥ ਫੜ ਕੇ ਘੁਟਿਆ ਤੇ ਉਹਦੀਆਂ ਸਤਕਾਰ ਭਰੀਆਂ ਅਖਾਂ ਵਿਚ ਬੜੇ ਪਿਆਰ ਨਾਲ ਤਕ ਕੇ ਆਖਿਆ:

"ਖ਼ੁਸ਼ੀ, ਸਿਹਤ, ਤੇ ਸੁਖਾਂਵੀਂ ਸੁਹਾਣੀ ਉਮਰ ਦੇ ਭੇਤਾਂ ਦਾ ਭੇਤ ਮੈਨੂੰ ਓਦੋਂ ਲੱਭਾ, ਜਦੋਂ ਮੈਨੂੰ ਕਿਸੇ ਨਾਲ ਨਫ਼ਰਤ ਨਾ ਰਹੀ, ਜਦੋਂ ਮੈਂ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਨਾਲੋਂ ਵੀ ਸਿਆਣਾ ਸਮਝਣਾ ਛਡ ਦਿਤਾ, ਜਦੋਂ ਮੇਰਾ ਇਹ ਯਕੀਨ ਪੱਕਾ ਹੋ ਗਿਆ ਕਿ ਕੋਈ ਮੂਰਖ ਨਹੀਂ, ਕੋਈ ਗੁਮਰਾਹ ਨਹੀਂ, ਕੋਈ ਗੁਨਾਹਗਾਰ ਨਹੀਂ, ਕੋਈ ਚੋਰ ਨਹੀਂ, ਕੋਈ ਬਦਅਖ਼ਲਾਕ ਨਹੀਂ – ਇਹ ਸਭ ਕੁਝ ਹਸਤੀ ਦੇ ਵਿਕਾਸ਼ ਦੀ ਅਵੱਸ਼ਕਤਾ ਦੇ ਭਿੰਨ ਭਿੰਨ ਰੂਪ ਹਨ। ਹੁਣ ਮੇਰੇ ਅੰਦਰ ਅਸਲੀ ਅਮਨ ਹੈ – ਸਾਰੇ ਮੈਨੂੰ ਓਸੇ ਸਮੁਚਤਾ ਦੇ ਭਾਗ ਦਿਸ਼ ਪਏ ਹਨ, ਜਿਦ੍ਹਾ ਮੈਂ ਭਾਗ ਹਾਂ, ਤੇ ਜਿਸ ਦੀ ਸੰਪੂਰਨਤਾ ਉਤੇ ਮੈਂ ਹਮੇਸ਼ਾ ਅਸ਼ ਅਸ਼ ਕਰਦਾ ਰਿਹਾ ਹਾਂ।"

υĝ

e le

ōō

ਹੀਂ,

Ĵ: |

Ja

Ĥ

पुर

शि

पर

i

117

ਸਵਾਲ ਕਰਨ ਵਾਲਾ ਸਤਕਾਰ ਨਾਲ ਬੇਜਵਾਬ ਜਿਹਾ ਹੋ ਗਿਆ, ਪਰ ਉਹਦੇ ਬੁਲ੍ਹਾਂ ਉਤੇ ਕੋਈ ਸਵਾਲ ਆ ਆ ਕੇ ਮੁੜਦਾ ਜਾ ਰਿਹਾ ਸੀ।

"ਨਹੀਂ, ਨਹੀਂ, ਮੇਰੇ ਵੀਰ – ਭਾਵੇਂ ਮੈਂ ਦਸ ਕੁਝ ਨਹੀਂ ਸਕਿਆ, ਕੋਈ ਭੁਲੇਖਾ ਵੀ ਤੇਰਾ ਮੈਂ ਕਢ ਨਹੀਂ ਸਕਿਆ; ਪਰ ਮੇਰਾ ਸਾਰਾ ਦਿਲ ਦਿਮਾਗ਼ ਤੇਰੇ ਕਿਸੇ ਨਿਕੇ ਜਿਹੇ ਸਵਾਲ ਦਾ ਤਸੱਲੀ-ਦਾਇਕ ਉਤਰ ਦੇਣ ਲਈ ਸੋਚੋ ਸੋਚ ਹੋ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਤੂੰ ਜ਼ਰੂਰ ਪੁਛ, ਦਸ ਭਾਵੇਂ ਮੈਂ ਨਾ ਹੀ ਸਕਾਂ –!"

"ਤੁਸੀਂ ਕਹਿੰਦੇ ਹੋ ਤੁਹਾਨੂੰ ਕਿਸੇ ਨਾਲ ਨਫ਼ਰਤ ਨਹੀਂ ਰਹੀ, ਤੁਹਾਨੂੰ ਕੋਈ ਗੁਮਰਾਹ ਨਹੀਂ ਜਾਪਦਾ — ਪਰ ਇਹ ਜਿਹੜੇ ਲੋਕ ਲੜਾਈਆਂ ਦਾ ਮੁਢ ਬੰਨ੍ਹਦੇ, ਲੜਾਈਆਂ ਲਈ ਮਾਰੂ ਹਥਿਆਰ ਈਜਾਦ ਕਰਾਂਦੇ, ਲੜਾਈ ਲਈ ਨਫ਼ਰਤਾਂ ਖਲਾਰਦੇ, ਤੇ ਲਖਾਂ ਨਹੀਂ, ਕਰੋੜਾਂ ਜਾਨਾਂ ਦਾ ਖ਼ੂਨ ਕਰਦੇ ਨੇ — ਇਹਨਾਂ ਨਾਲ ਆਉਂਦੀ ਨਫ਼ਰਤ ਨੂੰ ਕਿਵੇਂ ਰੋਕਾਂ? ਇਹ ਤਾਂ ਸਾਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ, ਸਾਰੀ ਸਭਿਅਤਾ ਨੂੰ ਤਬਾਹ ਕਰ ਦੇਣ ਦੇ ਮਨਸੂਬੇ ਸੋਚ ਰਹੇ ਨੇ," ਸਵਾਲ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਦੀਆਂ ਅਖਾਂ ਵਿਚ ਕੋਈ ਅਕਹਿ ਨਫ਼ਰਤ ਹੈਰਾਨ ਹੋ ਕੇ ਖੜੋ ਗਈ ਸੀ।

ਬਜ਼ੁਰਗ ਨੇ ਬਾੜਾ ਵਿਚੋਂ ਕਰਨੇ ਦੀਆਂ ਆਈਆਂ ਲਪਟਾਂ ਦੀ

ਸਰਸ਼ਾਰੀ ਮਹਿਸੂਸ ਕੀਤੀ, ਤੇ ਸਵਾਲ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਦਾ ਮੂੰਹ ਲਪਟਾਂ ਆਉਣ ਵਾਲੇ ਪਾਸੇ ਵਲ ਕਰਾ ਕੇ ਉਹ ਇਕ ਪੁਲੀ ਦੇ ਬਨੇਰੇ ਉਤੇ ਬਹਿ ਗਿਆ, ਤੇ ਆਪਣੇ ਨਾਲ ਹੀ ਓਸ ਨੇ ਆਪਣੇ ਨੌਜਵਾਨ ਸਾਥੀ ਨੂੰ ਬਿਠਾ ਕੇ ਕਿਹਾ:

"ਕੋਈ ਔਖਾ ਨਹੀਂ, ਕੋਈ ਔਖਾ ਨਹੀਂ – ਕੁਝ ਬਰਬਾਦ ਹੋਣ ਵਾਲਾ ਨਹੀਂ – ਨਾ ਸਭਿਅਤਾ, ਨਾ ਮਨੁਖਤਾ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਤਾਕਤਾਂ ਮੌਤ ਨਾਲੋਂ ਤਕੜੀਆਂ ਨੇ – ਹਕੀਕਤ ਵਿਚ ਮੌਤ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਹੀ ਇਕ ਖ਼ਿਦਮਤਗਾਰ ਹੈ। ਲ੩ਾਈਆਂ ਤੇ ਹਥਿਆਰਾਂ ਦੀ ਈਜਾਦ ਵੀ ਚੰਗੇਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਤੇ ਡੂੰਘੇਰਾ ਅਮਨ ਮਾਣਨ ਦੀਆਂ ਰੀਝਾਂ ਦੀ ਗਰਮ ਉਤਾਵਲ ਹੈ।

ਇਹਨਾਂ ਦਾ ਕੰਮ ਵੀ ਮੁਕ ਜਾਵੇਗਾ । ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਇਹਨਾਂ ਵਿਚੋਂ ਹੀ ਅਮਨ ਨਚੋੜ ਲਏਗੀ। ਮੁਹੱਬਤ ਤੇ ਇਤਫ਼ਾਕ ਦੀਆਂ ਜਾਚਾਂ ਸਿਖ ਕੇ ਇਹਨਾਂ ਦਾ ਤਿਆਗ ਕਰ ਦੇਵੇਗੀ। ਇਹਦੇ ਨਾਲ ਵੀ ਨਫ਼ਰਤ ਕਾਹਨੂੰ, ਇਹ ਵੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਜਿਊਣ-ਘੋਲ ਹੈ। ਇਹਨੂੰ ਮਨੁਖੀ ਫ਼ਿਤਰਤ ਜਾਂ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਦੀ ਅਟਲ ਕੁਦਰਤ ਮੰਨ ਲੈਣਾ ਗ਼ਲਤ ਹੈ – ਇਹਦੇ ਵਿਚ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਉਤੇ ਹਾਵੀ ਹੋ ਜਾਣ ਦੀ ਤਾਕਤ ਮੰਨ ਲੈਣਾ ਗ਼ਲਤ ਹੈ – ਇਹਦੇ ਵਿਚ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਉਤੇ ਹਾਵੀ ਹੋ ਜਾਣ ਦੀ ਤਾਕਤ ਮੰਨ ਲੈਣਾ ਗ਼ਲਤ ਹੈ। ਸੋ, ਦੋ ਸੋ, ਹਜ਼ਾਰ, ਲਖ ਜੰਗਬਾਜ਼ ਸਮੁਚੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਮੁਕਾਬਲੇ ਵਿਚ ਕੋਈ ਗਿਣਤੀ ਨਹੀਂ ਰਖਦੇ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਇਹਨਾਂ ਦੇ ਰਹਿਮ ਉਤੇ ਕਾਇਮ ਨਹੀਂ। ਇਹ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਸਾਗਰ ਉਤੇ ਛੋਟੀਆਂ ਮੋਟੀਆਂ ਲਹਿਰਾਂ ਹਨ, ਉਠਦੀਆਂ ਤੇ ਮੁਕਦੀਆਂ ਰਹਿਣਗੀਆਂ! ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਇਹ ਸਾਗਰ ਹਮੇਸ਼ਾਂ ਏਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਹੀ ਠਾਠਾਂ ਮਾਰਦਾ ਰਹੇਗਾ, ਸਿਰਫ਼ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਪਾਣੀ ਵਧੇਰੇ ਨਿਰਮਲ ਤੇ ਇਹਨਾਂ ਉਤੇ ਉਠਦੀਆਂ ਲਹਿਰਾਂ ਦੇ ਰੂਪ ਨਿਤ ਸੁਹਣੇਰੇ ਹੁੰਦੇ ਜਾਣਗੇ।

ਤੂੰ ਚਿੰਤਾਤੁਰ ਨਾ ਹੋ । ਜੰਗਬਾਜ਼ ਵੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਇਕ

ਲਹਿਰ ਹਨ, ਪਰ ਇਹ ਲਹਿਰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਅਮਨ-ਕੰਢਿਆਂ ਨਾਲ ਟਕਰਾ ਕੇ ਖ਼ਤਮ ਹੋਣ ਵਾਲੀ ਹੈ। ਤੂੰ ਜੰਗ-ਵਿਰੋਧੀ ਵੀ ਇਕ ਲਹਿਰ ਹੈਂ, ਤੇਰੇ ਵਿਚ ਨਵੀਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਹੈ – ਤੂੰ ਰੂਪੋਂ ਸਰੂਪ ਹੁੰਦਿਆਂ ਜਾਣਾ ਹੈ – ਭਾਵੇਂ ਤੂੰ ਵੀ ਕਿਸੇ ਆਪਣੇ ਨਾਲੋਂ ਸੁਹਣੀ ਲਹਿਰ ਨੂੰ ਥਾਂ ਦੇਣ ਲਈ ਮੁਕ ਜਾਣਾ ਹੈ।"

ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਸਿਰਾਂ ਉੱਤੋਂ ਪੰਛੀਆਂ ਦੀ ਡਾਰ ਉਡਦੀ ਲੰਘੀ। ਪੰਛੀਆਂ ਦੇ ਗਲਿਆਂ ਵਿਚੋਂ ਉਠੀ ਉਹਨਾਂ ਨੇ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦੀ ਇਕ ਚਾਂਘਰ ਸੁਣੀ। ਬਜ਼ੁਰਗ ਨੇ ਖ਼ਾਸ ਧਿਆਨ ਨਾਲ ਸੁਣੀ, ਤੇ ਉਸ ਦੇ ਮੂੰ ਹੋਂ ਇਹ ਸ਼ਿਅਰ ਨਿਕਲਿਆ:

j

"ਮੈਂ ਅਗਰ ਦਿਖਲਾਊਂ ਇਸ ਜ਼ੌਕਿ ਨਜ਼ਰ ਕੀ ਵੁਸਅਤੇਂ, ਜ਼ੱਰੇ ਜ਼ੱਰੇ ਮੈਂ ਤੇਰੀ ਸ਼ਕਲਿ ਹੁਸੀਂ ਪੈਦਾ ਕਰੂੰ।"



#### ਮੇਰੀ ਮਾਂ-ਬੋਲੀ

#### Colored Colore

ਮਨੁਖ-ਬੋਲੀ ਮੇਰਾ ਸਿਮਰਨ ਹੈ, ਤੇ ਮਾਂ-ਬੋਲੀ ਦੇ ਸ਼ਬਦ ਮੇਰੀ ਮਾਲਾ ਹਨ।

ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਗਲ ਕਰਦਿਆਂ ਮੈਨੂੰ ਓਸ ਕੋਮਲ ਕਵੀ ਦਾ ਕਥਨ ਯਾਦ ਆਉਂਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਆਖਿਆ ਸੀ ਕਿ ਸਿਰਜਨਹਾਰ ਨੇ ਸਭ ਕੁਝ ਠੀਕ ਬੜਾ ਸੁਹਣਾ ਸਾਜਿਆ: ਬੜੀ ਸੁਹਣੀ ਜ਼ਮੀਨ ਬਣਾਈ, ਬੜਾ ਸੁਹਣਾ ਅਸਮਾਨ ਬਣਾਇਆ, ਬੜੇ ਸੁਹਣੇ ਪੰਛੀ ਬਣਾਏ, ਤੇ ਬੜੇ ਹੀ ਸੁਹਣੇ ਗੀਤ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਗਲਿਆਂ ਵਿਚ ਪਾਏ, ਪਰ ਸ਼ਬਦਾਂ ਨਾਲੋਂ ਵਧੇਰੇ ਸੁਹਣੀ ਕੋਈ ਚੀਜ਼ ਉਹ ਵੀ ਨਾ ਬਣਾ ਸਕਿਆ। ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਜਾਦੂਗਰੀ ਬਾਝੋਂ ਉਹ ਤੇ ਉਹਦੀ ਰਚਨਾ ਅਕੱਥ ਹੀ ਰਹੇ। ਉਹਦੇ ਚੰਨ ਤਾਰੇ ਬੋ-ਹੁੰਗਾਰਾ ਸਦੀਆਂ ਉਤੇ ਐਵੇਂ ਹੀ ਆਪਣਾ ਹੁਸਨ ਰਿਸ਼ਮਾਂਦੇ ਰਹੇ। ਪਰ ਸ਼ਬਦਾਂ ਨੇ ਦੁਰਾਡੇ ਤਾਰਿਆਂ ਦਾ ਫ਼ਾਸਲਾ ਮਿਣ ਲਿਆ, ਭਾਰ ਤੋਲ ਲਿਆ, ਚੰਨਾਂ ਉਤੇ ਪਹੁੰਚਣ ਲਈ ਜਹਾਜ਼ ਬਣਾ ਲਏ।

ਸਾਰੇ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਦੀਆਂ ਕੁੰਜੀਆਂ, ਇਹ ਸ਼ਬਦ ਭਾਵੇਂ ਹੋਰ ਕਿਤੋਂ ਵੀ ਲਭ ਪੈਣ; ਪਰ ਮਨੁਖੀ ਦਿਲ ਵਿਚ ਲੁਕੇ ਕਈ ਖਜ਼ਾਨਿਆਂ ਦੀਆਂ ਕੁੰਜੀਆਂ ਸਿਰਫ਼ ਮਾਂ ਬੋਲੀ ਦੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚੋਂ ਹੀ ਲਭ ਸਕਦੀਆਂ ਹਨ।

ਅਜ ਦੇ ਪੰਜਾਬੀ ਨੌਜਵਾਨ ਮੇਰੇ ਨਾਲੋਂ ਵਧੇਰੇ ਭਾਗਾਂ ਵਾਲੇ

ਹਨ। ਮੇਰੇ ਸਿਖਣ ਦੀ ਉਮਰ ਵਿਚ ਮੇਰੀ ਮਾਂ-ਬੋਲੀ ਰਾਣੀ ਨਹੀਂ ਸੀ, ਨਾ ਸਕੂਲਾਂ ਵਿਚ ਪੜ੍ਹਾਈ ਜਾਂਦੀ, ਨਾ ਜਲਸਿਆਂ ਵਿਚ ਬੋਲੀ ਜਾਂਦੀ। ਮੈਨੂੰ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ, ਉਰਦੂ, ਫ਼ਾਰਸੀ ਬੋਲੀਆਂ ਪੜ੍ਹਾਈਆਂ ਗਈਆਂ। ਮਾਂ-ਬੋਲੀ ਮੈਨੂੰ ਕਿਸੇ ਨਾ ਪੜ੍ਹਾਈ। ਵਡੇ ਹੋਇਆਂ ਮੇਰੇ ਅੰਦਰ ਆਖੇ ਜਾਣ ਲਈ ਕੁਝ ਤੜਫਿਆ, ਤਾਂ ਮੇਰੇ ਕੋਲ ਸ਼ਬਦ ਨਹੀਂ ਸਨ। ਆਪਣੀ ਬੋਲੀ ਲਈ ਮੈਂ ਤਰਸਣ ਲਗ ਪਿਆ। ਆਪਣੇ ਤਰਸੇਵੇਂ ਦੀ ਇਕ ਮਿਸਾਲ ਦਸਦਾ ਹਾਂ : ਕਈ ਵਰ੍ਹੇ ਅਮ੍ਰੀਕਾ ਵਿਚ ਰਹਿਣ ਬਾਅਦ ਇਕ ਦਿਨ ਮੈਂ ਲੰਡਨ ਦੇ ਸਬ-ਵੇ ਸਟੇਸ਼ਨ ਉਤੇ ਗਡੀ ਉਡੀਕ ਰਿਹਾ ਸਾਂ। ਦੋ ਨੌਜਵਾਨਾਂ ਦੀ ਬੋਲ ਚਾਲ ਮੇਰੇ ਕੰਨੀਂ ਪਈ। ਦਿਸਣਾਂ ਮੈਨੂੰ ਇਹ ਪੰਜਾਬੀ ਨਹੀਂ ਸਨ ਦਿੱਸੇ। ਬੋਲਦਿਆਂ ਜਾਪਿਆ ਜਿਉਂ ਔੜ ਪਿਛੋਂ ਕਣੀਆਂ ਦੀ ਫੁਹਾਰ ਅਚਾਨਕ ਅਸਮਾਨੋਂ ਝਰ ਪਈ ਸੀ। ਮੈਥੋਂ ਰਿਹਾ ਨਾ ਗਿਆ, ਮੁਆਫ਼ੀ ਮੰਗਦਾ ਕੋਲ ਜਾ ਖਲੋਤਾ. "ਭਰਾਵੋ, ਇਹ ਤਾਂ ਮੇਰੀ ਬੋਲੀ ਤੁਸੀਂ ਬੋਲ ਰਹੇ ਹੋ – ਸੁਣ ਲਵਾਂ ਜੇ ਗੁਸਤਾਖ਼ੀ ਨਾ ਮੰਨੇ ?"

Salar Sa

ਕੁਝ ਕਹਿਣ ਦੀ ਤੜਫਣੀ ਨੇ ਮੈਨੂੰ ਆਪਣੀ ਬੋਲੀ ਓੜਕ ਸਿਖਾ ਹੀ ਦਿਤੀ, ਤੇ ਜਾਪਿਆ ਜਿਉਂ ਕਿਸੇ ਲੁਕੇ ਖ਼ਜ਼ਾਨੇ ਦੇ ਜੰਦਰੇ ਮੇਰੇ ਲਈ ਖੁਲ੍ਹ ਗਏ। ਏਸ ਖ਼ਜ਼ਾਨੇ ਵਿਚ ਸਾਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਹੁਸਨ ਦੇ ਨਾਲ ਮੇਰਾ ਬਾਲਪਨ ਮੇਰੀ ਜਵਾਨੀ ਵੀ ਸਾਂਭੇ ਹੋਏ ਮੈਨੂੰ ਮਿਲ ਗਏ। ਕੁਝ ਵੀ ਅਕਹਿ ਨਾ ਰਿਹਾ।

K

19

el,

र्ग

सं

5

স

Νİ

ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪਣੀ ਮਾਂ-ਬੋਲੀ ਨੂੰ ਪਿਆਰਿਆ ਹੈ, ਉਹ ਹਰ ਕਿਸੇ ਦੀ ਮਾਂ-ਬੋਲੀ ਦਾ ਸਤਕਾਰ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਕ ਵਾਰੀ ਇਕ ਸੌ ਅਠ ਮੁਲਕਾਂ ਤੋਂ ਆਏ ਅਠਾਰਾਂ ਸੌ ਦੇ ਪ੍ਰਤੀਨਿਧਾਂ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਬੋਲਣ ਦਾ ਮੌਕਾ ਮੈਨੂੰ ਵੀਆਨਾ ਵਿਚ ਮਿਲਿਆ ਸੀ। ਹਰ ਤਕਰੀਰ ਦਾ ਤਰਜਮਾ ਪੰਜਾਂ ਜ਼ਬਾਨਾਂ ਵਿਚ ਹੋਣਾ ਹੁੰਦਾ ਸੀ, ਤੇ ਸੈਂਕੜੇ ਤਕਰੀਰਾਂ ਸਨ। ਤਰਜਮਾ ਕਰਨ ਵਾਲੀਆਂ ਕੁੜੀਆਂ ਉਤੇ ਬੜਾ ਭਾਰ ਸੀ, ਉਹ ਮੈਨੂੰ ਬੱਕੀਆਂ ਬੱਕੀਆਂ ਦਿਸਦੀਆਂ ਸਨ। ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਇਕ ਤਰਜਮਾ ਬਚਾਣ ਲਈ ਮੈਂ ਫ਼ੈਸਲਾ ਕੀਤਾ ਕਿ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਵਿਚ ਹੀ ਬੋਲ ਦਿਆਂਗਾ। ਮੇਰੇ ਏਸ ਫ਼ੈਸਲੇ ਉਤੇ ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਤੇ ਅਮ੍ਰਕੀਨਾਂ ਨੇ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦੀਆਂ ਤਾਲੀਆਂ ਵਜਾਈਆਂ। ਪਰ ਜਦੋਂ ਮੈਂ ਆਖਿਆ ਕਿ ਇਹ ਵੀ ਮੈਂ ਸਹਾਰ ਨਹੀਂ ਸਕਾਂਗਾ ਕਿ ਆਪਣੀ ਮਾਂ-ਬੋਲੀ ਦੇ ਸ਼ਬਦ ਐਨੇ ਮੁਲਕਾਂ ਦੇ ਚੰਗੇ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਕੰਨੀ ਪੁਆਣ ਦਾ ਮੌਕਾ ਮੈਂ ਹਥੋਂ ਗੁਆ ਲਵਾਂ, ਏਸ ਲਈ ਆਪਣੀ ਤਕਰੀਰ ਦਾ ਅਖ਼ੀਰਲਾ ਭਾਗ ਮੈਂ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਹੀ ਬੋਲਾਂਗਾ। ਇਹਦੇ ਉਤੇ ਸਾਰੇ ਸ੍ਰੋਤਿਆਂ ਨੇ ਪ੍ਰਸੰਸਾ ਦੀਆਂ ਤਾਲੀਆਂ ਵਜਾਈਆਂ। ਤੇ ਜਦੋਂ ਮੈਂ ਆਪਣੀ ਬੋਲੀ ਵਿਚ ਬੋਲ ਹਟਿਆ ਤਾਂ ਸਾਰੇ ਦੇ ਸਾਰੇ ਸੋਤੇ ਉਠ ਕੇ ਖਲੋ ਗਏ। ਪ੍ਰੀਜ਼ੀਡੀਅਮ ਦੇ ਪਲੈਟ-ਫ਼ਾਰਮ ਤੋਂ ਹੇਠਾਂ ਆ ਕੇ ਕਈਆਂ ਨੇ ਮੈਨੂੰ ਜੱਫੀ ਵਿਚ ਲੈ ਲਿਆ। ਕਈ ਮੇਰੇ ਨਾਲ ਤੁਰ ਕੇ ਮੈਨੂੰ ਮੇਰੀ ਸੀਟ ਉਤੇ ਬਿਠਾਣ ਆਏ, ਤੇ ਉਹਨਾਂ ਮੇਰੇ ਦਸਤਖ਼ਤ ਲਏ। ਇਹ ਪ੍ਰਸੰਸਾ ਮੇਰੀ ਨਹੀਂ ਸੀ, ਮੇਰੀ ਮਾਂ-ਬੋਲੀ ਲਈ ਆਪਣੀ ਮਾਂ-ਬੋਲੀ ਦੇ ਪਿਆਰਿਆਂ ਦਾ ਸਤਕਾਰ ਭਰਿਆ ਇਜ਼ਹਾਰ ਸੀ

ਓਸ ਵੇਲੇ ਮੇਰੀ ਅਵਸਥਾ ਓਦੋਂ ਵਰਗੀ ਹੋ ਗਈ ਜਦੋਂ ਮੈਂ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਮਾਂ ਦੇ ਪੈਰਾਂ ਦੀ ਛੁਹ ਆਪਣੀਆਂ ਅਖਾਂ ਨੂੰ ਲਾਂਦਿਆਂ ਵੇਖਦਾ ਹਾਂ। ਉਹਦੇ ਵਲ ਮੈਂ ਵੇਖ। ਹੀ ਜਾਂਦਾ ਹਾਂ, ਮਨ ਵਿਚ ਆਂਹਦਾ ਹਾਂ: "ਇਹਨੂੰ ਆਪਣੀ ਮਾਂ ਕੇਡੀ ਪਿਆਰੀ ਹੋਵੇਗੀ, ਇਹ ਕੇਡਾ ਚੰਗਾ ਮਨੁਖ ਹੋਵੇਗਾ!"

ਮਨੁਖ ਏਨਾ ਆਪਣੀ ਮਾਂ ਦਾ ਬੱਚਾ ਨਹੀਂ, ਜਿੰਨਾ ਆਪਣੀ ਮਾਂ-ਬੋਲੀ ਦਾ ਬੱਚਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਤੇ ਜਿਹੜੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਮਾਂ-ਬੋਲੀ ਤੋਂ ਵਿਰਵਿਆਂ ਰਖਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਜਜ਼ਬਿਆਂ ਦੇ ਕਈ ਭੰਡਾਰ ਬੰਦ ਹੀ ਪਏ ਪਹਿ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਉਹ ਮੈਰੇ ਪੰਜਾਬੀ ਭਰਾ ਕਿਸੇ ਦੁਸ਼ਮਨ ਦੀ ਸਾਜ਼ਸ਼ ਦਾ ਸ਼ਿਕਾਰ ਹਨ, ਜਿਹੜੇ ਆਪਣੀ ਮਾਂ ਕੋਲੋਂ ਦੁਨੀਆਂ ਦੀ ਪਹਿਲੀ ਜਾਣ ਪਛਾਣ ਲੈ ਕੇ ਵੀ ਇਹ ਆਖਣ ਲਈ ਵਰਗਲਾਏ ਗਏ ਹਨ ਕਿ ਪੰਜਾਬੀ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਮਾਂ ਬੋਲੀ ਨਹੀਂ। ਪੰਜਾਬੀ ਨੂੰ, ਉਹ ਆਪਣੇ ਛੱਟੇ ਭਰਾ-ਸਿਖ-ਦੀ ਬੋਲੀ ਕਹਿ ਕੇ ਆਪਣੇ ਲਈ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਮਾਂ ਦੀ ਗੋਦ ਛੂੰਡ ਰਹੇ ਹਨ। ਮਾਂ-ਗੋਦੀ ਜਮਾਂਦਰੂ ਦਾਤ ਹੈ, ਢੂੰਡਿਆਂ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦੀ, ਇਹਦੀ ਸਿਕ ਦਿਲ ਦੀਆਂ ਤੈਹਾਂ ਵਿਚ ਸਦਾ ਖਟਕਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ।

1

M

ป

gai

પર

di l

ηİ

Hê

i W

βð

प्रहे:

**ब**र्स

idi

16

ΙŲŽ

वर

di

ਭਰਾਵਾਂ ਨਾਲ ਭਰਾ ਜਾਇਦਾਦਾਂ ਵੰਡਦੇ ਆਏ, ਪਰ ਮਾਂ ਦੋਹਾਂ ਦਾ ਅ-ਵੰਡ ਵਿਰਸਾ ਹੈ : ਮਾਂ ਦੀ ਗਾਲ੍ਹ ਦੋਹਾਂ ਨੂੰ ਇਕੋ ਜਿਹੀ ਆਉਂਦੀ ਹੈ, ਮਾਂ ਦਾ ਪਿਆਰ ਦੋਹਾਂ ਦੀ ਇਕੋ ਜਿਹੀ ਬਰਕਤ ਹੈ।

ਵਡਭਾਗੀ ਹਨ ਅਜ ਦੇ ਪੰਜਾਬੀ ਨੌਜਵਾਨ ! ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਮਾਂ-ਬੋਲੀ ਹੁਣ ਆਪਣੇ ਘਰ ਵਿਚ ਗੋਲੀ ਨਹੀਂ ਰਹੀ, ਰਾਣੀ ਬਣ ਗਈ ਹੈ।



### ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਅਤਿ ਸੁਹਣੀ ਰਾਸ

### DODDDDDDDDDDDD

ਮੇਲ ਵਿਛੋੜਿਆਂ, ਤੇ ਰੰਜਾਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਦੀ ਅਨੂਪਮ ਰਚਨਾ ਵਿਚੋਂ ਅਤਿ ਡੂੰਘੇ ਰੰਜਾਂ ਤੇ ਅਤਿ ਡੂੰਘੀਆਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਨੂੰ ਚੁਣਕੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਇਕ ਅਤਿ ਸੁਹਣੀ ਰਾਸ ਰਚਾਂਦੀ ਹੈ। ਸਭ ਤੋਂ ਡੂੰਘਾ ਰੰਜ ਕਿਸੇ ਓਸ ਦੀ ਜ਼੍ਰੇਵਫ਼ਾਈ ਹੈ ਜਿਸਨੂੰ ਅਸਾਂ ਸਾਰਾ ਦਿਲ ਦੇ ਦਿਤਾ ਹੋਵੇ। ਓਦੋਂ ਜਾਪਦਾ ਹੈ ਜਿਉਂ ਸਾਡੀ ਸਾਰੀ ਜਿਉਣ-ਖੇਡ ਹਰ ਗਈ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਸਭ ਤੋਂ ਡੂੰਘੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦੀ ਘੜੀ ਉਹ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਜਦੋਂ ਕੋਈ ਬੜੀ ਪਿਆਰੀ ਜਿੰਦ ਸਾਡੇ ਸਾਰੇ ਦਿਲ ਦੀ ਭੇਟ ਸਿਰ ਅਖਾਂ ਉਤੇ ਧਰ ਕੇ ਸਾਡੀ ਖ਼ਾਲੀ ਹੋਈ ਹਿਕ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਦਿਲ ਨਾਲ ਭਰ ਦੇਂਦੀ ਹੈ।

ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਏਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਿਲ ਵਟਾਣ ਦਾ ਮੌਕਾ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦਾ, ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਵਿਚ ਭੀ ਕਈ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਆਉਂਦੀਆਂ ਹਨ – ਪਰ ਜਿਹੜੀ ਡੂੰਘਾਈ ਪਿਆਰ ਦੀਆਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਵਿਚ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਉਹ ਕਿਸੇ ਭੀ ਹੋਰ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ । ਬੜੀ ਵਡੀ ਕਾਮਯਾਬੀ, ਬੜੀ ਵਡੀ ਸ਼ੁਹਰਤ, ਬੜੇ ਸਾਰੇ ਧਨ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ – ਠੀਕ ਵਡੀਆਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਹਨ, ਪਰ ਜਿਹੜਾ ਅਕਾਸ਼ੀ ਹੁਲਾਰਾ ਘੜੇ ਉਤੇ ਸ਼ਹੁ-ਦਰਿਆ ਤਰ ਕੇ ਆਈ ਸੁਹਣੀ ਦੀਆਂ ਪਾਣੀ-ਤ੍ਰਿਪਦੀਆਂ ਬਾਹਾਂ ਗਲ ਪਾਣ ਤੇ ਉਹਨੂੰ ਸਾਰੀ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਦਿਲ-ਦਰਿਆ ਵਿਚ ਤਾਰੀਆਂ ਲੁਆਣ ਵਿਚ ਹੈ, ਉਹਨੂੰ ਕਿਸੇ ਭੀ ਹੋਰ ਹੁਲਾਰੇ ਨਾਲ ਜਾਚਿਆ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦਾ।

ਇਹ ਨਿਰੀ ਭਾਵਕਤਾ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਕੁਦਰਤ ਦੀ ਦੂਜੀ ਬੁਨਿਆਦੀ ਸਚਾਈ ਹੈ। ਪਹਿਲੀ ਹੈ, ਏਕ ਤੋਂ ਅਨੇਕ ਹੋਣਾ : ਇਕ ਜੀਵਨ-ਕਿਣਕਾ ਟੁਟ ਕੇ ਦੋ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਦੋ ਟੁਟ ਕੇ ਚਾਰ, ਤੇ ਇਹ ਚਾਰ ਵਾਰ ਵਾਰ ਟੁਟ ਕੇ ਲਖਾਂ ਕਰੋੜਾਂ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਤੇ ਜੀਵਨ-ਜਾਚ ਵਿਚ ਹੌਲੀ ਹੌਲੀ ਸੁਘੜ ਹੁੰਦੇ ਇਕ ਦੁਨੀਆਂ ਰਚਾ ਲੈਂਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਏਸ ਸਾਰੀ ਰਚਨਾ ਦੀ ਅਨੇਕਤਾ ਵਿਚ ਏਕਤਾ ਦੀ ਪ੍ਰਬਲ ਧੂ ਖਿਨ ਖਿਨ ਧੜਕਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਮਨੁਖਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਇਹ ਸਦੀਵੀ ਧੜਕਣ ਪਿਆਰ ਦਾ ਰੂਪ ਧਾਰਦੀ ਹੈ। ਏਸੇ ਲਈ ਪਿਆਰ ਦੀਆਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਤੇ ਪਿਆਰ ਦੇ ਰੰਜਾਂ ਦਾ ਅਤਿ ਭੂੰਘੇ ਹੋਣ। ਕੁਦਰਤੀ ਹੈ। ਇਹਨਾਂ ਬਾਰੇ ਇਕ ਬੜਾ ਵਡਾ ਵਿਚਾਰਵਾਨ ਕਵੀ, ਕੋਲਰਿਜ, ਏਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ:

''ਸਾਰੇ ਖ਼ਿਆਲ, ਸਾਰੇ ਵੇਗ, ਸਾਰੀਆਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ, ਜੋ ਕੁਝ ਭੀ ਸਾਡੇ ਫ਼ਾਨੀ ਸਰੀਰ ਨੂੰ ਹਰਕਤ ਦੇ ਦਾ ਹੈ, ਸਭ ਪਿਆਰ ਦੇ ਸੇਵਾਦਾਰ ਹਨ।

ਜਿਹੜੇ ਇਹਦੀ ਮੁਤਬੱਰਕ ਜੋਤ ਨੂੰ ਜਗਦਿਆਂ ਰਖਦੇ ਹਨ !"

ा हिं

िष्ठ

हमर्

नापर

ਸਭ ਤੋਂ

新能

र्गेर्ट ि

**J**ME

**–** ₩

J ai

ध

田 60

e Î

ਪਿਆਰ ਤੋਂ ਭਾਵ ਲਿੰਗ-ਖਿਚ ਨਹੀਂ। ਲਿੰਗ-ਖਿਚ ਪਹਿਲੀ ਸਚਾਈ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧਤ ਹੈ – ਏਕ ਦਾ ਅਨੇਕ ਹੋਣਾ। ਪਿਆਰ ਮਨੁਖੀ ਵਿਕਾਸ਼ ਦੇ ਉਪਰਲੇ ਪੱਧਰ ਦੀ ਅਵਸਥਾ ਹੈ। ਮਨੁਖੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਆਰੰਭ ਵਿਚ ਪਿਆਰ-ਜੋਤ ਅਜੇ ਬੜੀ ਨਿਮ੍ਹੀ, ਮਸਾਂ ਟਿਮ ਟਿਮ ਹੀ ਕਰਦੀ ਸੀ। ਓਦੋਂ ਲਿੰਗ-ਖਿਚ ਏਡੀ ਪ੍ਰਬਲ ਸੀ ਕਿ ਸਭ ਇਸਤ੍ਰੀਆਂ ਤੇ ਸਭ ਮਰਦਾਂ ਦਾ ਲਿੰਗ ਜੀਵਨ ਸਾਂਝਾ ਸੀ। ਕੋਈ ਈਰਖਾ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਬੱਚੇ ਮਾਵਾਂ ਦੇ ਗਿਣੇ ਜਾਂਦੇ ਤੇ ਪਿਓ ਲਈ ਓਸ ਵੇਲੇ ਦੀ ਜ਼ਬਾਨ ਵਿਚ ਕੋਈ ਸ਼ਬਦ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਕੋਈ ਕਿਸੇ ਦਾ ਉਚੇਚਾ ਦਿਲ ਨਹੀਂ ਸੀ ਮੰਗਦਾ, ਨਾ ਦਿਲ ਦੀ ਕੀਮਤ ਦੇਣ ਲਈ ਉਚੇਚੀ ਯੋਗਤਾ ਦੀ ਲਗਨ ਹੀ ਕਿਸੇ ਅੰਦਰ ਉਠਦੀ ਸੀ।

ਪਰ ਜਦੋਂ ਏਕਤਾ ਦੀ ਧੁਨ ਮਨੁਖ ਵਿਚ ਸਰਕੀ, ਇਕ ਮਨੁਖ ਨੇ ਕਿਸੇ ਦੂਜੇ ਨੂੰ ਐਊ ਪਿਆਰਿਆ ਕਿ ਇਹ ਦੂਜਾ ਆਪਣੇ ਨਾਲੋਂ ਭੀ ਵਧ ਆਪਣਾ ਆਪ ਜਾਪਿਆ – ਉਹਦੇ ਦੁਖਾਂ ਦੀ ਪੀੜ ਬਹੁਤੀ ਹੋਈ, ਤੇ ਉਹਦੇ ਸੁਖਾਂ ਨੇ ਬਹੁਤਾ ਸੁਖਾਇਆ । ਏਸ ਨਵੀਂ ਤਕੜੀ ਹੋਈ ਭਾਵਨਾ ਨੇ ਮਨੁਖ ਦੀ ਹੈਵਾਨੀਅਤ ਨੂੰ ਕੋਮਲ ਕਰ ਦਿਤਾ। ਆਪਣੇ ਨਾਲੋਂ ਬਾਹਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਲਈ ਡੂੰਘਾ ਦਰਦ ਪੈਦਾ ਕਰ ਦਿਤਾ। ਅਤਿ ਕੋਮਲਤਾ ਅਤਿ ਵਿਕਾਸ਼ ਦਾ ਚਿੰਨ੍ਹ ਬਣ ਗਈ, ਤੇ ਪਿਆਰ – ਪਰੁਤਿਆਂ ਬੁਧ; ਯਸੂ, ਨਾਨਕ ਨੂੰ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਸਾਰੇ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਦੇ ਦੁਖਾਂ ਸੁਖਾਂ ਨਾਲ ਇਕ-ਮਿਕਤਾ ਮਹਿਸੂਸ ਕਰ ਲਈ, ਭਗਵਾਨ ਆਖਿਆ ਗਿਆ।

ਏਸ ਪਿਆਰ ਦਾ ਜਨਮ ਓਦੋਂ ਹੋਇਆ ਜਦੋਂ ਲਿੰਗ ਦੀ ਅੰਨ੍ਹੀ ਖਿਚ ਤੋਂ ਉਤਾਂਹ ਹੋ ਕੇ ਮਰਦ ਨੇ ਇਸਤ੍ਰੀ ਦੀਆਂ ਅਖਾਂ ਵਿਚ ਤਕਿਆ। ਨਿਰੇ ਓਹਦੇ ਸਰੀਰ ਲਈ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਉਹਦੇ ਮਨ, ਉਹਦੀ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤ ਲਈ ਉਹਦੇ ਅੰਦਰ ਡੁੰਘੀ ਦਿਲਚਸਪੀ ਤੇ ਉਤਸੁਕਤਾ ਜਾਗ ਪਈਆਂ।

ਸਮੇਂ ਨਾਲ ਇਹ ਉਤਸੁਕਤਾ ਤੋਂ ਦਿਲਚਸਪੀ ਏਨੀ ਵਧੀ ਕਿ ਮਰਦ ਇਸਤ੍ਰੀ ਦੇ ਮੰਜੋਗ ਵਿਚੋਂ ਘੜੀ ਪਲ ਦੇ ਸਵਰਗ ਦਾ ਛੂੰਡਕ ਹੀ ਨਾ ਰਿਹਾ, ਉਹਦਾ ਭਿਆਲ ਹੋਣ, ਉਹਦੀ ਰਖਿਆ ਕਰਨ, ਉਹਦੇ ਲਈ ਜਿਉਣ, ਉਹਦੇ ਲਈ ਆਪਣੀ ਯੋਗਤਾ ਵਧਾਣ ਦੀ ਰੀਝ ਨੇ ਉਹਦਾ ਰੋਮ ਰੋਮ ਮੱਲ ਲਿਆ। ਏਸ ਰੂਹ-ਰਚੀ ਦਿਲਚਸਪੀ ਵਿਚੋਂ ਲਿੰਗ ਖਾਰਜ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ, ਸਿਰਫ਼ ਸਮੁਚੀ ਖਿਚ ਹੋਣ ਦੀ ਥਾਂ ਦੋ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤਾਂ ਦੇ ਸਫ਼ਲ ਮੇਲ ਦਾ ਸਹਾਇਕ ਬਣ ਗਿਆ। ਪ੍ਰੇਮੀ ਤੇ ਪ੍ਰੇਮਿਕਾ ਰਲ ਕੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਨਵਾਂ ਰੂਪ ਦੇਂਦੇ ਹਨ, ਜਿਹੜਾ ਇਕੱਲਿਆਂ ਉਹ ਕੇਡੇ ਹੀ ਵਧੀਆ ਹੁੰਦਿਆਂ ਭੀ ਪੈਦਾ ਨਾ ਕਰ ਸਕਦੇ।

ਮਨੁਖੀ ਸਰੀਰ ਵਿਚ ਮਨੁਖ ਦੀ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਲੋੜ ਨਾਲੋਂ ਹਰ ਸ਼ਕਤੀ ਕਿਤੇ ਵਾਧੂ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਜੇ ਹਰ ਸ਼ਕਤੀ ਉਹਦੀ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਲੋੜ ਦੇ ਨਾਪ ਨਾਲ ਹੀ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦੀ, ਤਾਂ ਮਨੁਖ ਹੈਵਾਨ ਤੋਂ ਬਹੁਤਾ ਅਗਾਂਹ ਨਾ ਵਧ ਸਕਦਾ। ਹੈਵਾਨ ਨੇ ਜਿੰਨਾ ਵਿਕਾਸ਼ ਕਰੋੜਾਂ ਵਰ੍ਹਿਆਂ ਵਿਚ ਕੀਤਾ ਸੀ, ਇਨਸਾਨ ਨੇ ਉਨਾ ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਵਰ੍ਹਿਆਂ ਵਿਚ ਕਰ ਲਿਆ। ਤੇ ਜਿਉਂ ਜਿਉਂ ਉਹਦੀ ਪਿਆਰ-ਭਾਵਨਾ ਮਜ਼ਬੂਤ ਹੁੰਦੀ ਗਈ, ਹਜ਼ਾਰ ਵਰ੍ਹਿਆਂ ਜਿੰਨਾ ਵਿਕਾਸ਼ ਇਕ ਸਦੀ ਵਿਚ ਕਰਨ ਦੀ ਰਫ਼ਤਾਰ ਵਧ ਗਈ।

ŽΑ

Щ:

13

XI)

31 |

**3**1 |

HVİ

| 1|

ਮੰਨ੍ਹੀ

**| 1**|

N/3

fa

Ιđ

ਹਿਵੇ

इ है

हर्न

įį

W

33

î

ij

ਇਹ ਬਰਕਤ ਮਨੁਖੀ ਸਰੀਰ ਵਿਚ ਲੋੜ ਨਾਲੋਂ ਵਾਧੂ ਸ਼ਕਤੀ ਦੀ ਹੋਂਦ ਦੀ ਹੈ। ਉਹਦੇ ਕੰਨਾਂ ਵਿਚ ਲੋੜ ਨਾਲੋਂ ਬਹੁਤਾ ਸੁਣਨ ਦੀ ਸ਼ਕਤੀ ਨੇ ਸੰਗੀਤ ਨੂੰ ਜਨਮ ਦਿਤਾ,ਤੇ ਅਜ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਸਾਰੇ ਰੇਡੀਓਆਂ, ਗਰਾਮੋਫ਼ੋਨਾਂ ਤੇ ਸੰਗੀਤ-ਸਾਜ਼ਾਂ ਉਤੇ ਹਰ ਘੜੀ ਟੁਣਕਦਾ ਗੀਤ ਭੀ ਮਨੁਖੀ ਰੀਝ ਨਾਲੋਂ ਬੋੜਾ ਹੈ।

ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਸਾਹਮਣੇ ਖਿਲਗੇਆਂ ਬੇਸ਼ੁਮਾਰ ਝਾਤੀਆਂ ਭੀ ਮਨੁਖੀ ਅਖ ਨੂੰ ਸੰਤੁਸ਼ਟ ਨਾ ਕਰ ਸਕੀਆਂ, ਤੇ ਪਹਾੜਾਂ ਦੀਆਂ ਚੋਟੀਆਂ ਤੋਂ ਪਾਰ, ਧਰਤੀ ਦੇ ਉਤਰੀ ਤੇ ਦਖਣੀ ਨੁਕਤਿਆਂ ਉਤੇ, ਚੰਨ ਤੇ ਮਰੀਖ਼ ਸਯਾਰਿਆਂ ਉਤੇ ਝਾਕਣ ਲਈ ਉਹ ਕਾਹਲਾ ਪੈ ਗਿਆ। ਉਹਦੇ ਪਠਿਆਂ ਵਿਚਲੀ ਵਾਧੂ ਸ਼ਕਤੀ ਕਈ ਸੁਹਣੀਆਂ ਤੇ ਕਈ ਬਹਾਦਰ ਖੇਡਾਂ ਵਿਚ ਵਟ ਗਈ।

ਇਹ ਸਾਰੀਆਂ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਵਧ ਹੈਨ, ਪਰ ਅਮੁਕ ਨਹੀਂ – ਇਹਨਾਂ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਵਿਚ ਮਨੁਖ ਥਕ ਜਾਂਦਾ ਤੇ ਫੇਰ ਤਾਜ਼ਿਆਂ ਹੋਣ ਦਾ ਲੋੜਵੰਦ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪਿਆਰ-ਸ਼ਕਤੀ ਅਮੁਕ ਤੇ ਅਥੱਕ ਹੈ। ਇਹ ਸ਼ਕਤੀ ਜਦੋਂ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਖਪ ਸਕਣ ਨਾਲੋਂ ਬਹੁਤੀ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਤਾਂ ਮਨੁਖ ਦੀਆਂ ਅੱਖਾਂ, ਉਹਦੇ ਹਥਾਂ, ਉਹਦੇ ਦਿਮਾਗ਼, ਉਹਦੇ ਗਲੇ ਵਿਚੋਂ ਅਨੌਖੇ ਹੁਨਰ ਦੀਆਂ ਲਹਿਰਾਂ ਉਠਦੀਆਂ ਹਨ। ਕਵਿਤਾ, ਚਿਤਕਾਰੀ, ਬੁਤ-ਕਾਰੀ ਤੇ ਸੁਹਜ ਦਾ ਸਾਰਾ ਖੇੜਾ ਮਨੁਖੀ ਦਿਲ ਦੇ ਕੰਢਿਆਂ ਤੇ ਹੜ-ਵਗੀਆਂ ਪਿਆਰ-ਲਹਿਰਾਂ ਹੀ ਹਨ। ਜਿੰਨਾ ਚਿਰ ਇਹ ਲਹਿਰਾਂ ਮਨੁਖੀ ਦਿਲ ਦੇ ਕੰਢਿਆਂ ਵਿਚ ਸਾਂਭੀਆਂ ਰਹਿ ਸਕਦੀਆਂ

ਹਨ, ਓਨਾ ਚਿਰ ਮਨੁਖ ਆਪੇ ਦੀਆਂ ਹੱਦਾਂ ਵਿਚ ਦੁਨੀਆਂਦਾਰੀ ਕਰਦਾ, ਬਰਾਬਰ ਦੇ ਲੈਣ ਦੇਣ ਦਾ ਵਿਸ਼ਵਾਸੀ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਕੰਢੇ ਉਛਲੇ ਨਹੀਂ ਕਿ ਅਨੇਕਤਾ ਵਿਚ ਰਚੀ ਏਕਤਾ ਦੀ ਧੂ ਪਿਆਰ-ਧਾਰਾ ਬਣ ਕੇ ਸਭ ਗਿਣਤੀਆਂ ਮਿਣਤੀਆਂ ਟਪ ਕੇ ਚੁਗਿਰਦੇ ਖਿਲਰੀ ਨਹੀਂ। ਟੋਏ ਟਿਬੇ ਸਭ ਕੱਜੇ ਗਏ। ਪਿਆਰ ਦਾ ਇਹ ਖਿਲਰਿਆ ਹੜ ਹੀ ਸਾਰਾ ਕੋਮਲ ਹਨਰ ਹੈ।

ਇਹ ਪਿਆਰ, ਜਦੋਂ ਮਨੁਖ ਦੀ ਜੀਵਨ-ਚੇਤਨਾ ਬੜੀ ਵਿਕਾਸ ਕਰ ਜਾਏ, ਇਕ ਬੜੀ ਸੁਹਣੀ ਰਾਸ ਬਣਾਇਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਜਿਸ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਅਸੀਂ ਸਰੀਰਕ ਲੋੜਾਂ ਲਈ ਅਮੁਲ ਘੋਲ ਸਮਝ ਕੇ ਜਿਉਂਦੇ ਆਏ ਹਾਂ, ਉਹ ਇਕ ਸੁਚੱਜਾ ਤੇ ਸੁਆਦਲਾ ਤਜਰਬਾ ਬਣਾਈ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ, ਜਿਦ੍ਹੀ ਇਕ ਇਕ ਘੜੀ ਵਿਚੋਂ, ਭਾਵੇਂ ਉਹ ਔਖੀ ਹੋਵੇ, ਤੇ ਭਾਵੇਂ ਸੌਖੀ, ਕੋਈ ਆਨੰਦ ਨਚੋੜਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਇਕ ਪ੍ਰਸਿਧ ਨਾਵਲਕਾਰ ਚਾਰਲਜ਼ ਡਿਕਨਜ਼ ਨੇ ਇਹੋ ਜਿਹੀ ਇਕ ਘੜੀ ਦਾ ਨਕਸ਼ਾ ਏਉਂ ਖਿਚਿਆ ਹੈ ਕਿ ਕਈ ਪ੍ਰੇਮੀਆਂ ਦੇ ਦਿਲ ਵਿਚੋਂ ਇਹੋ ਜਿਹਾ ਅਕੱਥ ਸਵਰਗ ਇਕ ਘੜੀ ਲਈ ਭੀ ਮਾਣਨ ਖ਼ਾਤਰ ਸਿਰ ਕਟਾਣ ਦੀ ਖ਼ਾਹਿਸ਼ ਲਿਸ਼ਕਾਰਾ ਮਾਰ ਜਾਂਦੀ ਹੈ:

ਫ਼ਰਾਂਸੀਸੀ ਇਨਕਲਾਬ ਦੇ ਸਮੇਂ ਗਲਾ ਕਟੇ ਜਾਣ ਦੇ ਹੁਕਮ ਹੋਏ ਕੈਦੀ ਗਡੀਆਂ ਵਿਚ ਲਿਜਾਏ ਜਾ ਰਹੇ ਹਨ, ਇਕ ਨੌਜਵਾਨ ਦੇ ਕੋਲ ਇਕ ਇਸਤ੍ਰੀ ਬੈਠੀ ਹੈ। ਮੀਲ ਦੋ ਮੀਲ ਇਹਨਾਂ ਇਕੱਠਿਆਂ ਜਾਣਾ ਹੈ। ਪਹਿਲਾਂ ਇਹ ਕਦੇ ਇਕ ਦੂਜੇ ਦਾ ਰਾਹ ਨਹੀਂ ਲੰਘੇ – ਹੁਣ ਉਹਨਾਂ ਇਕ ਦੂਜੇ ਦੀਆਂ ਅਖਾਂ ਵਿਚ ਤੱਕਿਆ, ਹਥ ਹਥਾਂ ਵਿਚ ਘੁਟੇ ਗਏ, ਜਦੋਂ ਟੋਕੇ ਕੋਲ ਪੁਜੇ, ਉਹਨਾਂ ਗਲਵਕੜੀ ਪਾ ਲਈ, ਤੇ ਭਿੱਜੀਆਂ ਅਖਾਂ ਨਾਲ ਜੱਲਾਦ ਕੋਲੋਂ ਦੋਵਾਂ ਨੇ ਪਹਿਲ ਮੰਗੀ। ਇਸਤ੍ਰੀ ਨੇ ਮਰਦ ਦੀਆਂ ਅਖਾਂ ਸਾਹਮਣੇ ਤੇ ਮਰਦ ਨੇ ਇਸਤ੍ਰੀ ਦੀਆਂ ਅਖਾਂ ਸਾਹਮਣੇ ਗਲ ਕਟਾਣਾ ਚਾਹਿਆ। ਜਲਾਦ ਨੇ ਮਰਦ ਨੂੰ ਪਹਿਲ ਦੇ ਦਿਤੀ। ਮਰਦ ਨੇ ਆਖਿਆ, ਉਹਦੀਆਂ ਅਖਾਂ ਨਾ ਕੱਜੀਆਂ ਜਾਣ – ਤੇ ਇਸਤ੍ਰੀ ਦੇ ਲਿਸ਼ਕਦੇ ਅਥਰੂਆਂ ਵਿਚ ਤਕਦਿਆਂ ਓਸ ਗਲਾ ਕਟਾ ਲਿਆ। ਇਸਤ੍ਰੀ ਨੇ ਟੋਕੇ ਦੀ ਧਾਰ ਨੂੰ ਚੁੰਮਿਆ, ਜਿਦ੍ਹੇ ਉਤੋਂ ਮਰਦ ਦੇ ਗਲ ਦਾ ਲਹੂ ਤ੍ਰਿਪ ਰਿਹਾ ਸੀ – ਉਹ ਹੁਣ ਸੰਤੁਸ਼ਟ ਸੀ। ਅਡੋਲ ਉਸ ਟੋਕੇ ਹੈਠਾਂ ਧੌਣ ਧਰ ਦਿਤੀ। ਉਹਦੀਆਂ ਅਖਾਂ ਵਿਚ ਕੋਈ ਅਥਰ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਧੜਮ ਲਹੂ-ਲਿਬੜਿਆ ਟੋਕਾ ਡਿੱਗਾ – ਉਹਦੀਆਂ ਧਾਰ ਵਲ ਤਕਦੀਆਂ ਅਖਾਂ ਮੀਟੀਆਂ ਗਈਆਂ। ਤੇ ਇਹ ਇਸਤ੍ਰੀ ਉਸ ਮਰਦ ਦੀ ਪ੍ਰੇਮਿਕਾ ਭੀ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਉਹਦੀ ਪ੍ਰੇਮਿਕਾ ਹੋਰ ਸੀ, ਜਿਦ੍ਹੇ ਪਤੀ ਨੂੰ ਬਚਾਣ ਲਈ ਓਸ ਆਪਣੀ ਮਰਜ਼ੀ ਨਾਲ ਗਲਾ ਕਟਾਇਆ ਸੀ। ਸਿਰਫ ਏਸ ਇਸਤ੍ਰੀ ਦੀ ਕੁਆਰੀ ਪ੍ਰੀਤ ਨੂੰ ਪਹਿਲਾ ਤੇ ਅਖ਼ੀਰਲਾ ਹੂਟਾ ਦੇਣ ਲਈ ਉਹਨੇ ਉਹਦੀਆਂ ਅਖਾਂ ਵਿਚ ਤੱਕਿਆ ਸੀ।

हरे

à

źŚ

ाता

ווי

ਸਰੀਰਕ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਬੋ-ਅੰਤ ਨਹੀਂ, ਝਟ ਰਜੇਵਾਂ ਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਲਿੰਗ ਵਿਚ ਭੀ ਕੋਈ ਖਿਚ ਨਹੀਂ ਰਹਿੰਦੀ। ਪਰ ਮਨ ਦੀਆਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਬੋ-ਅੰਤ ਹਨ। ਇਕੋ ਮਰਦ, ਇਕੋ ਇਸਤ੍ਰੀ ਪਿਆਰ ਦੀ 'ਕੈਲਿਡਸਕੋਪ' ਵਿਚ ਨਿਤ ਨਵੇਂ ਆਪਣੇ ਪਾਸੇ ਭੁਆ ਕੇ ਨਵੇਰਾ ਹੁਸਨ ਝਲਕਾ ਲੈਂਦੇ ਹਨ। ਪਿਆਰ-ਕੋਮਲਤਾ ਦਾ ਪਾਰਾਵਾਰ ਨਹੀਂ। ਨਵੇਂ ਮੌਕੇ ਨਵੀਂ ਅਦਾ ਜਗਾਂਦੇ ਤੇ ਨਵੀਂ ਜਿਤ ਦਾ ਹੁਲਾਰਾ ਦੇਂਦੇ ਹਨ। ਪਿਆਰੇ ਦੀ ਪ੍ਰਸੰਸਾ, ਉਹਦਾ ਆਦਰ, ਉਹਦੇ ਸੁਖ ਦੀ ਚਾਹ, ਉਹਦੇ ਲਈ ਕੁਰਬਾਨੀ—ਸਾਰੀ ਉਮਰ ਨਵੀਆਂ ਕੌਮਲਤਾਵਾਂ ਨਾਲ ਨਵੀਂ ਰਖੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ।

ਪਰ ਜਿਹੜੇ ਲਿੰਗ ਨੂੰ ਸਮੁਚਾ ਪਿਆਰ ਜਾਣਨ ਦਾ ਭੁਲੇਖਾ ਖਾ ਲੈਂਦੇ ਹਨ, ਉਹ ਜਾਣੋ ਸੋਨੇ ਦੀ ਇਟ ਨਾਲ ਲੌਹੇ ਦੇ ਕਿੱ-ਲੇ ਠੋਕਣ ਦੀ ਗ਼ਲਤੀ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਕੀ ਨਹੀਂ ਸੀ ਬਣ ਸਕਦਾ ਜਿਸ ਸੋਨੇ ਨਾਲ – ਸਾਰਾ ਅੰਦਰ ਬਾਹਰ ਜਿਦ੍ਹੇ ਨਾਲ ਸੁਨਿਹਰੀ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਸੀ – ਨਿਸਫ਼ਲ ਭੌਰ ਭਾਰ ਕੇ ਉਹਦੀਆਂ ਚਿਪਰਾਂ ਖਲਾਰ ਛਡਦੇ ਹਨ।

ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਮੈਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਸ਼ਿਰੋਮਣੀ ਜਜ਼ਬਾ ਸਮਝਦਾ ਹਾਂ,

३੯

ਏਸੇ ਲਈ ਰੁਖੇ ਤੋਂ ਰੁਖੇ ਵਿਸ਼ੇ ਉਤੇ ਲਿਖਦਿਆਂ ਭੀ ਮੇਰੀ ਕਲਮ 'ਪਿਆਰ' ਦੇ ਤਿੰਨ ਅਖਰ ਕਿਸੇ ਨਾ ਕਿਸੇ ਸਤਰ ਵਿਚ ਲੁਕਾ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਏਸੇ ਲਈ ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਮੈਂ ਰਵਾਇਤ ਅਨੁਸਾਰ ਅੰਨ੍ਹਾ ਦੇਵਤਾ ਮੰਨਣ ਲਈ ਤਿਆਰ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ। ਇਹਨੂੰ ਮੈਂ ਉਸਤਾਦਾਂ ਦਾ ਉਸਤਾਦ ਆਖਦਾ ਹਾਂ, ਜਾਂਚਾਂ ਦੀ ਜਾਂਚ ਖ਼ਿਆਲ ਕਰਦਾ ਹਾਂ, ਜਿਦ੍ਹੇ ਨੇਮ ਹਨ, ਜਿਦ੍ਹਾਂ ਅਭਿਆਸ ਹੈ। ਪਿਆਰ ਕੋਈ ਰਸੀਲਾ ਫਲ ਨਹੀਂ ਜਿਹੜਾ ਬੂਟੇ ਬੂਟੇ ਨਾਲੋਂ ਤੋੜ ਕੇ ਮੂੰਹ ਪਾਇਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਪਿਆਰ ਕੋਈ ਮਾਣਨ ਵਾਲੀ ਅਵਸਥਾ ਨਹੀਂ, ਪਿਆਰ ਸਦੀਵੀ ਢੁੰਡ ਹੈ, ਆਪਣੇ ਰੋਮ ਰੋਮ ਵਿਚ, ਅਦਾ ਅਦਾ ਵਿਚ, ਦਿਲ ਦੀ ਹਰ ਧੜਕਣ ਵਿਚ, ਕਿਸੇ ਪਿਆਰੀ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤ ਦਾ ਸੁਨਹਾ ਹੈ।

ਓਸੇ ਅਭਾਗੇ ਜੋੜੇ ਦੇ ਛੁਟ ਜਿਹੜੇ ਇਕ ਦੂਜੇ ਲਈ ਖਿੱਚ ਦੀ ਥਾਂ ਨਫ਼ਰਤ ਰਖਣ ਲਗ ਪਏ ਹਨ, ਹਰ ਕੋਈ ਆਪਣੇ ਸਾਥੀ ਵਿਚ ਅਨੇਕਾਂ ਖ਼ੂਬਸੂਰਤੀਆਂ ਢੂੰਡ ਸਕਦਾ, ਤੇ ਨਵੀਆਂ ਜਗਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਪਿਆਰ ਇਕ ਅਨੋਖਾ ਹੁਨਰ ਹੈ, ਜਦੋਂ ਪ੍ਰੇਮੀ ਆਪਣੀ ਪ੍ਰੇਮਿਕਾ ਦੀ ਢੂੰਡ ਵਿਚ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਉਹਦੀ ਅਵਸਥਾ ਠਾਕਰ-ਮੂਰਤੀ ਢੂੰਡਦੇ ਭਗਤ ਵਰਗੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਉਹ ਹਰ ਪਥਰ ਨੂੰ ਆਦਰ ਨਾਲ ਫੜਦਾ ਹੈ – ਕੀ ਪਤਾ ਕਿਹੜਾ ਪਥਰ ਠਾਕਰ ਦੀ ਮੂਰਤੀ ਨਿਕਲ ਪਵੇ।

ਜਿਥੇ ਜਿਥੇ ਇਸਤ੍ਰੀ ਦਾ ਵਕਾਰ ਵਧ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਇਕ-ਇਸਤ੍ਰੀ ਇਕ-ਮਰਦ ਦਾ ਆਦਰਸ਼ ਕਾਨੂੰਨ ਦੀ ਸ਼ਕਲ ਅਖ਼ਤਿਆਰ ਕਰਦਾ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਕਿਉਂਕਿ ਮਨੁਖੀ ਵਿਕਾਸ਼ ਦੇ ਵਾਧੇ ਨਾਲ ਇਸਤ੍ਰੀ ਤੇ ਮਰਦ ਦੋਹਾਂ ਦੀਆਂ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤਾਂ ਅਮੀਰ ਹੁੰਦੀਆਂ ਜਾ ਰਹੀਆਂ ਹਨ, ਦੋਹਾਂ ਦੇ ਆਦਰਸ਼ ਉਚੇ ਹੁੰਦੇ ਜਾ ਰਹੇ ਹਨ, ਤੇ ਜਿਥੇ ਦਸਾਂ ਇਸਤ੍ਰੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਅਯਾਸ਼ ਸਰਮਾਏਦਾਰੀ ਨੂੰ ਅਕੇਵੇਂ ਦੇ ਸਿਵਾ ਹੋਰ ਕੁਝ ਨਾ ਲਭਾ, ਓਥੇ ਦਿਲਾਂ ਦੀ ਮਹਿਰਮ ਸਾਂਝੀਵਾਲਤਾ ਨੂੰ ਇਕ ਇਸਤ੍ਰੀ ਦੀ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤ ਭੀ ਅਮੁਕ ਖਾਣ ਸਾਬਤ ਹੋ ਰਹੀ ਹੈ। ਸਰਮਾਏਦਾਰੀ ਨੇ ਆਪਣੇ ਗ੍ਰਹਿਸਤ ਨੂੰ ਮਹਿਫੂਜ਼ ਰਖਣ ਲਈ ਵੇਸਵਾਆਂ ਨੂੰ ਸੰਤਰੀ ਖਲ੍ਹਾਰਿਆ, ਹਰ ਸ਼ਹਿਰ ਕਸਬੇ ਵਿਚ ਚਕਲੇ ਖੋਲ੍ਹੇ, ਪਰ ਸਾਂਝੀਵਾਲਤਾ ਹਰ ਇਸਤ੍ਰੀ ਦੇ ਸਤ ਦੀ ਜ਼ਾਮਨ ਬਣ ਗਈ ਹੈ।

ਧਰਤੀ ਤੋਂ ਮਰਦ ਦੇ ਪੈਰ ਚੁਕ ਕੇ ਜਿਹੜੀ ਉਡਾਰੀ ਉਹ ਇਸਤ੍ਰੀ ਉਹਨੂੰ ਦੁਆ ਸਕਦੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੇ ਆਪਣਾ ਤਨ ਮਨ ਪਿਆਰ ਦੀ ਬਸਾਤ ਉਤੇ ਲਿਆ ਧਰੇ ਹਨ, ਉਹ ਉਡਾਰੀ ਸੌ ਇਸਤ੍ਰੀਆਂ ਦੀ ਛੁਹ ਵੀ ਮਰਦ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਦੁਆ ਸਕਦੀ।

ਇਕ-ਇਸਤ੍ਰੀ ਇਕ-ਮਰਦ ਦਾ ਅਸੁਲ ਸਭਿਅਤਾ ਹੁਣ ਜਿਹੇ ਅਪਨਾ ਰਹੀ ਹੈ, ਪਰ ਪਿਆਰ ਦਾ ਇਹ ਅਸੁਲ ਅਜ਼ਲ ਤੋਂ ਚਲਿਆ ਆ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਬੇ-ਵਸੇ ਆ ਚੰਬੜਿਆਂ ਰੋਗ ਦੀ ਥਾਂ ਇਕ ਬੜੀ ਖ਼ੁਬਸੂਰਤ ਰਾਸ ਬਣਾਇਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਰੋਗ ਕੋਈ ਵੀ ਚੰਗਾ ਨਹੀਂ, ਭਾਵੇਂ ਉਹ ਰੱਬ ਦਾ ਹੀ ਰੋਗ ਹੋਵੇ । ਰੂਹ ਤੇ ਜਿਸਮ ਦੋਵੇਂ ਨਰੋਏ ਹੀ ਸਫ਼ਲ ਹੁੰਦੇ ਹਨ । ਨਰੋਏ ਹਰ ਜੀਵਨ ਲਈ ਪਿਆਰ ਬੜੀ ਵਡੀ ਲੋੜ ਹੈ। ਪ੍ਰੇਮਿਕਾ ਦੀ ਢੂੰਡ ਵਿਚ ਲਿੰਗ ਮੰਜ਼ਿਲ ਨਹੀਂ, ਰਾਹ ਦੀ ਟੋਹ ਹੈ। ਪਿਆਰ ਕੋਈ ਵਖਾਵਾ ਨਹੀਂ, ਇਕ ਰੌ ਹੈ ਜਿਹੜੀ ਹਰ ਅੰਗ ਬਰਕਾਂਦੀ ਤੇ ਅਖੀਆਂ ਨਸ਼ਿਆਂਦੀ ਚੁਪ ਚਾਪ ਆਰੋ ਪਾਰ ਲੰਘਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ । ਇਹ ਸਭ ਕੁਝ ਦੇ ਤੇ ਸਭ ਕੁਝ ਲੈ ਸਕਣ ਦੇ ਬਾਵਜੂਦ ਸੁਗਾਤਾਂ ਤੁਹਫ਼ਿਆਂ ਦੀ ਮੁਥਾਜ ਨਹੀਂ। ਨਿੱਕੇ ਨਿੱਕੇ ਅਮਲ, ਨਿੱਕੇ ਨਿੱਕੇ ਧਿਆਨ, ਨਿੱਕੀਆਂ ਨਿੱਕੀਆਂ ਪੁੱਛਾਂ ਇਹਦਾ ਖ਼ਜ਼ਾਨਾ ਹਨ। ਜਨਮ ਦਿਨ ਦੀਆਂ ਤ੍ਰੀਕਾਂ ਦਾ ਚੇਤਾ, ਓਸ ਦਿਨ ਕੋਈ ਮਿਠੀ ਜਿਹੀ ਯਾਦ, ਬੀਮਾਰ ਬਿਸਤ੍ਰੇ ਉਤੇ ਪਿਆਰ ਦੀ ਕੋਮਲ ਛੂਹ, ਮਿਨੀ ਜਿਹੀ ਤਕਣੀ, ਵਿਛੜਿਆਂ ਪਹਿਲੀ ਕਿਸੇ ਮਿਲਣੀ ਦਾ ਚਿਠੀ ਵਿਚ ਜ਼ਿਕਰ; ਪਾਏ ਕੰਪੜਿਆਂ ਤੇ ਕੀਤੇ ਕੰਮਾਂ ਦੀ ਦਾਦ, ਬਾਹਰੋਂ ਆਇਆਂ ਕੋਈ ਨਿੱਕੀ ਜਿਹੀ ਯਾਦ-ਨਿਸ਼ਾਨੀ, ਸਮੁਚੇ ਵਰਤਾਓ ਵਿਚ ਸਾਫ਼-ਦਿਲੀ, ਇਹ ਸਾਰੇ ਪਿਆਰ- ਰਾਸ ਨੂੰ ਦੂਣ ਸਵਾਇਆ ਕਰਦੇ ਹਨ।

ਜਿਸ ਨੂੰ ਤੁਸੀਂ ਪਿਆਰ ਕਰਦੇ ਹੋ, ਜੇ ਉਹਦੇ ਤੇ ਤੁਹਾਡੇ ਵਿਚਕਾਰ ਕੋਈ ਪਹਾੜ ਜੇਡੀ ਰੁਕਾਵਟ ਨਹੀਂ, ਤਾਂ ਤੁਹਾਡੀ ਪਿਆਰ-ਰੌ ਸ਼ਬਦਾਂ, ਖ਼ਿਆਲਾਂ ਤੇ ਨਿਕੇ ਨਿਕੇ ਅਮਲਾਂ ਰਾਹੀਂ ਉਹਦੇ ਤਕ ਅਵੱਸ਼ ਪੁਜੇਗੀ ਤੇ ਸੌ ਚੋਂ ਨੱਵੇ ਹਾਲਤਾਂ ਵਿਚ ਜੇ ਅਜ ਪਿਆਰ ਦੁਪਾਸੀ ਨਹੀਂ, ਤਾਂ ਕਲ੍ਹ ਦੁਪਾਸੀ ਹੋ ਜਾਏਗਾ। ਤੇ ਜੇ ਨਹੀਂ ਹੰਦਾ ਤਾਂ ਏਸ ਗਲ ਦਾ ਸਬੂਤ ਹੈ ਕਿ ਤੁਹਾਡਾ ਪਿਆਰ ਆਪਣਾ ਭਾਰ ਨਹੀਂ ਚੁਕ ਸਕਿਆ। ਪਿਆਰ ਦੇ ਅਭਿਆਸ ਵਿਚ ਕਤਲ, ਖ਼ੁਦ-ਕਸ਼ੀਆਂ, ਬਦਲੇ ਤੇ ਵੈਰ, ਏਉਂ ਓਪਰੇ ਹਨ ਜਿਉਂ ਵਿਆਹ ਸ਼ਾਦੀ ਉਤੇ ਮਰਸੀਏ, ਜਾਂ ਨੜੋਇਆਂ ਦੇ ਚਿੜ੍ਹ। ਪਿਆਰ ਦਾ ਸਾਰਾ ਸਵਰਗ ਆਪਣੀ ਸਾਰੀ ਦੇਣ ਦੇ ਪਰਵਾਨ ਕੀਤੇ ਜਾਣ ਵਿਚ ਹੈ, ਖੋਹ ਕੇ ਇਕ ਰੱਤੀ ਵੀ ਪਿਆਰ ਆਪਣਾ ਨਹੀਂ ਬਣਾ ਸਕਦਾ। ਪਰ ਇਹਦੀਆਂ ਜਿੱਤਾਂ ਨੇ ਮਨੁਖਤਾ ਨੂੰ ਮਾਲਾ ਮਾਲ ਕਰ ਦਿਤਾ ਤੇ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਧਰਤੀ ਦਾ ਲਾਲਨ ਬਣਾ ਦਿਤਾ ਹੈ।

ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਵਿਸ਼ੇ-ਵਾਸ਼ਨਾ ਨਾਲ ਜੋੜ ਕੇ ਇਹਨੂੰ ਅਛੂਤ ਸਮਝਣਾ ਇਹਦੇ ਕੋਲੋਂ ਸੰਗਣਾ ਤੇ ਸ਼ਰਮਾਣਾ ਮਨੁਖੀ ਸਮਾਜ ਦੀ ਪਰਬਤ ਜੇਡੀ ਭੁਲ ਹੈ। ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਪ੍ਰਭੂ ਆਖਣ ਵਾਲੇ ਮਹਾਂਪੁਰਖ ਨੇ ਪ੍ਰਭੂ ਜੇਡੀ ਸਚਾਈ ਉਤੋਂ ਪਰਦਾ ਲਾਹਿਆ ਸੀ। ਜਿੰਨਾ ਚਿਰ ਮਨੁਖ ਦੇ ਦਿਮਾੜਾ ਵਿਚ ਪਿਆਰ ਸੰਬੰਧੀ ਪੂਰਾ ਚਾਨਣ ਨਹੀਂ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਓਨਾ ਚਿਰ ਉਹ ਵਿਸ਼ਿਆਂ ਦੇ ਹਨੇਰੇ ਵਿਚ ਅਵੱਸ਼ ਠੇਡੇ ਖਾਂਦਾ ਰਹੇਗਾ।



# ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਤੇ ਸਾਹਿਤ

j-j

हें।

ਹੀਂ,

गृ

ן זא

Ŋί

ו ה

ปี

ĮŲ,

हा

ਜੇਡੀ

Àź

קי

## dold dold dold dold

ਸ਼ਕਤੀ ਤੇ ਮਾਦੇ ਦੀ ਵਿਸ਼ਵ ਅੰਦਰ ਹਰ-ਪਲ ਅਦਲਾ ਬਦਲੀ ਵਿਚੋਂ, ਕਰੋੜਾਂ ਵਰ੍ਹੇ ਹੋਏ, ਸਾਡੀ ਧਰਤੀ ਦੇ ਸਾਗਰਾਂ ਵਿਚ ਇਕ ਅਨੌਖੀ ਅਵਸਥਾ ਪੈਦਾ ਹੋਈ, ਜਦੋਂ ਅਨੌਕਾਂ ਥਾਈਂ ਇਕੋ ਵੇਲੇ, ਮਾਦੇ ਦੇ ਕੁਝ ਕਿਣਕੇ ਆਪਣੇ ਵਰਗੇ ਹੋਰ ਕਿਣਕੇ ਆਪਣੇ ਅੰਦਰੋਂ ਪੈਦਾ ਕਰਨ ਲਈ ਸਮ੍ਰੱਥ ਹੋ ਗਏ। ਇਹੋ ਜਿਹੇ ਸਮ੍ਰਥ ਹਰ ਕਿਣਕੇ ਵਿਚ ਇਕ ਧੜਕਣ ਉਪਜ ਪਈ, ਤੇ ਕਿਣਕੇ ਤੋਂ ਕਿਣਕਾ ਵਧਦਾ ਸਾਗਰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨਾਲ ਕੁਰਬਲ ਕੁਰਬਲ ਕਰਨ ਲਗ ਪਿਆ।

ਇਹ ਕਿਣਕੇ ਨਿਰੇ ਜਿਊਂਦੇ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸਨ, ਇਹਨਾਂ ਵਿਚ ਇਕ ਧੁਨ ਵੀ ਸਰਬ ਵਿਆਪੀ ਸੀ। ਇਹ ਮਰ ਮੁਕ ਭਾਵੇਂ ਛੇਤੀ ਹੀ ਜਾਂਦੇ ਸਨ, ਪਰ ਆਪਣੇ ਨਾਲੋਂ ਕਿੰਨੇ ਹੀ ਵਧ ਜੀਵਨ-ਕਿਣਕੇ ਆਪਣੀ ਥਾਂ ਛਡ ਜਾਂਦੇ ਸਨ, ਤੇ ਇਹਨਾਂ ਨਵਿਆਂ ਵਿਚ ਉਹ ਬੁਨਿਆਦੀ ਧੁਨ ਪਹਿਲਿਆਂ ਨਾਲੋਂ ਵੀ ਪਰਬਲ ਹੋ ਗਈ ਹੁੰਦੀ ਸੀ। ਪਰਬਲ ਹੁੰਦੀ ਜਾਂਦੀ ਏਸ ਧੁਨ ਦੇ ਅਧੀਨ ਸਾਦੇ ਜਿਹੇ ਕਿਣਕਿਆਂ ਨੇ ਆਪਸ ਵਿਚ ਜੁੜ ਮਿਲ ਕੇ ਕਈ ਨਵੀਆਂ ਸ਼ਕਲਾਂ ਤੇ ਤਾਕਤਾਂ ਨੂੰ ਹੋਂਦ ਦਿਤੀ; ਕੰਨ, ਨਕ, ਅਖਾਂ, ਫੈਫੜੇ ਬਣਾ ਲਏ। ਇਹਨਾਂ ਮਿਲਵੀਆਂ ਹਸਤੀਆਂ ਦੀ ਉਮਰ ਲੰਮੀ, ਤੇ ਇਹਨਾਂ ਵਿਚਲੀ ਧੁਨ ਹੋਰ ਬਲਵਾਨ ਹੁੰਦੀ ਗਈ, ਜਿਦ੍ਹੇ ਲਈ ਸਮੁੰਦਰਾਂ ਦੀ ਵਿਸ਼ਾਲਤਾ ਵੀ ਸੌੜੀ ਹੋ ਗਈ। ਕੰਢਿਆਂ ਤੋਂ ਉਛਲ ਕੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਖ਼ੁਸ਼ਕੀ ਦੀਆਂ ਸੰਭਾਵਨਾਵਾਂ ਜਾਚਨ ਲਗ ਪਈ। ਪਹਿਲਾਂ ਪਹਿਲਾਂ ਪੜਤਾਲੀਆਂ ਦੌਰਿਆਂ ਬਾਅਦ ਇਹ ਪਾਣੀਆਂ ਵਿਚ ਮੁੜ ਆਉਂਦੀ, ਪਰ ਫੈਰ ਏਸ ਫੈਫੜੇ ਸੰਪੂਰਨ ਕਰਕੇ ਹਮੇਸ਼ਾ ਖ਼ੁਸ਼ਕੀ ਉਤੇ ਰਹਿਣ ਦੀ ਜਾਚ ਸਿਖ ਲਈ।

ਹੁਣ ਜੰਗਲ ਸ਼ਹਿਰ ਵੀ ਇਹਦੀ ਮਿਲਖ ਬਣ ਗਏ। ਬ੍ਰਿਛਾਂ ਦੀ ਨਿੱਘੀ ਤੇ ਹਰੀ ਹਿਫ਼ਾਜ਼ਤ ਵਿਚ ਏਸ ਨੇ ਬੋ-ਸ਼ੁਮਾਰ ਸਬਕ ਸਿਖੇ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਇਹਦੇ ਵਿਚ ਸ਼੍ਵੈ-ਭਰੋਸਾ ਇੰਨਾ ਵਧਿਆ ਕਿ ਇਹ ਬ੍ਰਿਛਾਂ ਤੋਂ ਹੇਠਾਂ ਉਤਰ ਆਪਣੀ ਅਮੀਰ ਧਰਤੀ ਦਾ ਚੱਪਾ ਚੱਪਾ ਫੋਲਣ ਲਗ ਪਈ।

ਇਹ ਯੋਗਤਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੇ ਲਖਾਂ ਨਹੀਂ, ਕਰੋੜਾਂ ਵਰ੍ਹਿਆਂ ਦੇ ਤਜਰਬਿਆਂ ਵਿਚੋਂ ਨਚੋੜੀ, ਤੇ ਓੜਕ ਸਾਦਾ ਜਿਹਾ ਬੁਨਿਆਦੀ ਜੀਵਨ-ਕਿਣਕਾ ਮਨੁਖ-ਸਰੀਰ ਦੇ ਕਰਿਸ਼ਮੇ ਤਕ ਪਹੁੰਚ ਗਿਆ, ਜਿਸ ਸਰੀਰ ਦੀ ਇਕ ਇਕ ਇੰਚ ਕਰੋੜਾਂ ਖ਼ੁਦਮੁਖ਼ਤਾਰ ਜਿਊਂਦੇ ਕਿਣਕਿਆਂ ਦੀ ਬਣਤ੍ਰ ਹੈ। ਹਰ ਕਿਣਕੇ ਦਾ ਆਪਣਾ ਦਿਮਾਗ਼ ਤੇ 'ਨਰਵਾਂ' ਦੀ ਆਪਣੀ ਪ੍ਰਣਾਲੀ ਹੈ ਤੇ ਹਰ ਕਿਣਕਾ ਆਪਣੇ ਵਰਗੇ ਕਿਣਕੇ ਪੈਦਾ ਕਰਦਾ ਤੇ ਮਰ ਵੀ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਲਖਾਂ ਕਿਣਕਿਆਂ ਦੀ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਮੌਤ ਦੇ ਬਾਵਜੂਦ ਮਨੁਖ ਜਿਉਂਦਾ ਤੇ ਵਿਕਾਸ਼ ਕਰਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ।

ਮਨੁੱਖ-ਸਰੀਰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਬੜਾ ਵਡਾ ਕਰਿਸ਼ਮਾ ਹੈ, ਪਰ ਏਸ ਨਾਲੋਂ ਵੀ ਵਡੇਰਾ ਕਰਿਸ਼ਮਾ ਮਨੁਖੀ ਦਿਮਾਗ਼ ਹੈ। ਜਿਦ੍ਹੇ ਵਿਕਾਸ਼ ਦਾ ਕੋਈ ਪਾਰਾਵਾਰ ਨਹੀਂ। ਇਹ 'ਲੈੱਨਜ਼' ਵਿਚੋਂ ਫ਼ੋਕਸ ਕੀਤੇ ਸੂਰਜ ਦੇ ਅਕਸ ਵਰਗਾ, ਸਿਰਜਨਹਾਰ ਸ਼ਕਤੀ ਦਾ ਕਿਣਕੇ ਮਾਤ੍ਰ ਮਾਡਲ ਹੈ। ਲੈੱਨਜ਼ ਵਿਚੋਂ ਫ਼ੋਕਸ ਕੀਤੇ ਸੂਰਜ ਦੇ ਅਕਸ ਵਿਚ ਛੋਟੇ ਪੈਮਾਨੇ ਉਤੇ ਸੂਰਜ ਦੀਆਂ ਕੁਝ ਸਿਫ਼ਤਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਪਰ ਮਨੁਖੀ ਦਿਮਾਗ਼ ਅਕਸ ਦੀ ਚਾਂ 'ਮਾਡਲ' ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਇਹਦੇ ਵਿਚ ਛੋਟੇ ਪੈਮਾਨੇ ਉਤੇ ਸਿਰਜਨ-ਹਾਰ ਸ਼ਕਤੀ ਦੀਆਂ ਸਾਰੀਆਂ ਸਿਫ਼ਤਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਹ ਕੀ ਨਹੀਂ ਸੋਚ ਸਕਦਾ ਤੋਂ ਆਪਣੀ ਹਰ ਸੋਚ ਨੂੰ ਰੂਪਮਾਨ ਕਰਨ ਲਈ ਇਹ ਕਿਹੜੇ ਜੋੜ ਤੋੜ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦਾ! ਇਹਦਾ ਸਦਕਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਵਿਕਾਸ਼ ਦੀ ਚਾਲ ਬਹੁਤ ਤਿਖੀ ਹੋ ਗਈ, ਤੋਂ ਮਨੁਖੀ ਦਿਮਾੜਾ ਦਾ ਨਿੱਕਾ ਜਿੰਨਾ ਵਿਕਾਸ਼ ਵੀ ਸਮੁਚੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਇਨਕਲਾਬੀ ਤਬਦੀਲੀਆਂ ਲਿਆਉਣ ਲਗ ਪਿਆ।

हर

प्तर्व

श्रहां मिर्भे

वहां

58

įį

₹₫.

वीव

ij

पर

ŋĴ

1

में

**8**3

d)

Ŋ.

ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਮੁਤਾਲਿਆ ਦੋ ਗਲਾਂ ਸਾਫ਼ ਕਰਦਾ ਹੈ: ਇਕ, ਕਿ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਅਨੇਕਾਂ ਭਾਗ਼ ਜੰਮਦੇ ਤੇ ਮਰਦੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਹਰ ਜੰਮਣੀ ਤੇ ਹਰ ਮਰਨੀ ਬੁਨਿਆਦੀ ਧੁਨ ਨੂੰ ਮਜ਼ਬੂਤ ਕਰਦੀ ਚਲੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ – ਨਵਿਆਂ ਹੋਣ ਤੇ ਅਗਾਂਹ ਵਧਦੇ ਜਾਣ ਦੀ ਧੁਨ ਨੂੰ। ਦੂਜੀ ਗਲ ਇਹ ਕਿ ਮਨੁਖ-ਪੱਧਰ ਤੇ ਪਹੁੰਚਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਦਾਈਆ ਆਪਣੀਆਂ ਵਿਕਾਸ਼-ਸੱਧਰਾਂ ਨੂੰ ਇਕ ਸੁਚੱਜੇ ਕੇਂਦਰ ਵਿਚ ਇਕਠਿਆਂ ਕਰਨਾ ਸੀ । ਮਨੁਖ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਹਰ ਕੌਸ਼ਸ਼ ਮਨੁਖ-ਬਣਤ ਵਲ ਝੁਕੀ ਰਹਿੰਦੀ ਸੀ, ਤੇ ਮਨੁਖ ਬਣਨ ਦੀ ਢਿਲ ਸੀ ਕਿ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੇ ਕੁਦਰਤ ਦੀਆਂ ਤਾਕਤਾਂ ਉਤੇ. ਕਾਬੂ ਪਾਣ ਦੀ ਜਦੋਜਹਿਦ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ਦਿਤੀ। ਜ਼ੌਂਹ ਪੈਰਾਂ ਵਿਚੋਂ ਦੋਂਹ ਨੂੰ ਏਸ ਨੇ ਹਥ ਬਣਾ ਲਿਆ, ਆਪਣੀ ਜੀਭ ਦੀਆਂ ਆਵਾਜ਼ਾਂ ਦੀ ਬ੍ਰੀਕੀ ਤੇ ਮੋਟਾਈ ਵਿਚੋਂ ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਲਫ਼ਜ਼ ਬੁਲਾ ਲਏ, ਬਦਲਾਂ ਦੀ ਬਿਜਲੀ ਵਿਚੋਂ ਏਸ ਨੇ ਅਗ ਲਭ ਲਈ, ਮਕਾਨ ਬਣਾ ਲਏ, ਪਸ਼ੁ ਸਿਧਾ ਲਏ, ਰੇਗਿਸਤਾਨ ਸਾਵੇ ਕਰ ਲਏ, ਧਰਤ ਵਿਚੋਂ ਅਨਾਜ ਉਗਾ ਲਿਆ, ਦਰਿਆਵਾਂ ਦੇ ਕੰਢਿਆਂ ਉਤੇ ਸ਼ਹਿਰ ਵਸਾ ਲਏ, ਸਫ਼ਰ ਲਈ ਬੇੜੀਆਂ ਤਾਰ ਲਈਆਂ, ਪਹਾੜਾਂ ਚੋਂ ਧਾਤਾਂ ਪੁਟ ਲਈਆਂ, ਹਥਿਆਰ ਘੜ ਲਏ – ਆਪਣੀ ਧਰਤੀ ਦੇ ਬੇਡੌਲ ਜਿਹੇ ਟੋਇਆਂ ਟਿਬਿਆਂ ਨੂੰ ਨੈਣਾਂ ਨਕਸ਼ਾਂ ਨਾਲ ਸੁਚਿਤੂ ਕਰ ਦਿਤਾ।

ਮਨੁਖੀ ਦਿਮਾੜਾ ਵਿਚ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਸੰਭਾਵਨਾਵਾਂ ਦੀ ਹਰ ਟੋਹ ਕੁਦਰਤ ਨੇ ਲੁਕਾਈ ਜਾਪਦੀ ਹੈ। ਮਨੁਖੀ ਦਿਮਾੜਾ ਦੀ ਪਧਰ ਹੀ

ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਅਧੂਰਤਾ ਜਾਂ ਪੂਰਨਤਾ, ਕੋਝ ਜਾਂ ਖ਼ੂਬਸੂਰਤੀ, ਸੌੜ ਜਾਂ ਚੌੜ ਦੀ ਪੱਧਰ ਹੈ। ਅਗਾਂਹ ਵਧੇ ਜਾਣ ਤੇ ਨਵਿਆਂ ਹੁੰਦੇ ਰਹਿਣ ਦੀ ਬੁਨਿਆਦੀ ਧੁਨ ਨੇ ਜਿੰਨੀ ਤਰੱਕੀ ਮਨੁਖੀ ਦਿਮਾਗ਼ ਰਾਹੀਂ ਪੰਜਾਹ ਹਜ਼ਾਰ ਸਾਲਾਂ ਵਿਚ ਕੀਤੀ ਹੈ ਏਨੀ ਏਸ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਪੰਜਾਹ ਕਰੋੜ ਸਾਲਾਂ ਵਿਚ ਵੀ ਨਹੀਂ ਸੀ ਕੀਤੀ।

ਏਸ ਤੋਂ ਇਕ ਬੜੀ ਵਡੀ ਹਕੀਕਤ ਉਜਲੀ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਕਿ ਜਿਹੜਾ ਢੰਗ ਮਨੁਖੀ ਦਿਮਾਗ਼ ਵਿਚ ਅਗਾਂਹ ਵਧਣ ਤੇ ਨਵਿਆਂ ਹੋਣ ਦੀ ਧੁਨ ਵਧੇਰੇ ਚਮਕਾ ਸਕਦਾ ਹੈ,ਉਹ ਢੰਗ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਅਤਿ ਚਾਹਿਆ ਢੰਗ ਹੋਵੇਗਾ।

ਏਸ ਕਸੌਂਟੀ ਉੱਤੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਸਾਰੇ ਢੰਗਾਂ, ਇਹਦੀਆਂ ਸਾਰੀਆਂ ਜਾਚਾਂ ਨੂੰ ਅਸੀਂ ਪਰਖ ਸਕਦੇ ਹਾਂ। ਸਾਇੰਸ, ਸਿਆਸਤ ਤੇ ਸਾਹਿਤ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਤਿੰਨ ਮੁਖ ਜਾਚਾਂ ਹਨ। ਇਤਿਹਾਸ, ਸੰਗੀਤ, ਚਿੜਕਾਰੀ, ਸ਼ਿਲਿਪਕਾਰੀ ਆਦਿ ਉਪਰਲੀਆਂ ਜਾਚਾਂ ਦੇ ਵਡਮੁਲੇ ਅੰਮਲ ਹਨ।

ਸਾਇੰਸ ਕੁਦਰਤ ਦਾ ਗਿਆਨ ਹੈ। ਪੌਣ, ਪਾਣੀ, ਧਰਤ, ਆਕਾਸ਼ ਵਿਚ ਅਨਗਿਣਤ ਸੰਭਾਵਨਾਵਾਂ ਹਨ ਜਿਹੜੀਆਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਨਵੀਆਂ ਸਿਖਰਾਂ ਤੇ ਚਾੜ੍ਹ ਸਕਦੀਆਂ ਹਨ। ਪਰ ਇਹ ਓਨੀ ਹਦ ਤਕ ਹੀ ਲਭ ਸਕਦੀਆਂ ਹਨ, ਜਿੰਨੀ ਹਦ ਤਕ ਮਨੁਖੀ ਮਨ ਵਿਚ ਇਹਨਾਂ ਦੀ ਲੋੜ ਪਹਿਲਾਂ ਜਾਗ ਪਈ ਹੋਵੇ। ਜੇ ਮਨੁਖੀ ਮਨ ਵਿਚ ਉਡ ਕੇ ਆਪਣੇ ਪਿਆਰਿਆਂ ਕੋਲ ਛੇਤੀ ਪਹੁੰਚਣ ਤੇ ਮੁਲਕ ਮੁਲਕ ਵੇਖਣ ਦੀ ਚਾਹ ਅਜੇ ਉਪਜੀ ਨਹੀਂ, ਤਾਂ ਹਵਾਈ ਜਹਾਜ਼ ਦੇ ਭੇਤ ਉਹਦੀਆਂ ਅਖਾਂ ਅਗੇ ਪਏ ਵੀ ਉਹਨੂੰ ਲਭ ਨਹੀਂ ਸਕਣਗੇ। ਜੇ ਉਹਨੂੰ ਛਿਲਣ ਘੜਣ ਦੀ ਕੋਈ ਲੋੜ ਨਹੀਂ ਪਈ, ਆਪਣੇ ਲਾਭਾਂ ਨੂੰ ਦੁਸ਼ਮਨਾਂ ਕੋਲੋਂ ਸਾਂਭਣ ਦੀ ਚਿੰਤਾ ਨਹੀਂ ਉਠੀ ਤਾਂ ਉਹ ਹਥਿਆਰ ਨਹੀਂ ਬਣਾ ਸਕੇਗਾ; ਜੇ ਉਹਦੇ ਅੰਦਰ ਦੋਸਤੀ ਦੀ ਤ੍ਰਿਸ਼ਨਾ ਦਾ ਹੜ ਨਹੀਂ ਆਇਆ, ਤਾਂ ਉਹ ਸਾਰੀ ਮਨੁਖ ਜਾਤੀ ਨਾਲ ਇਕ ਹੋ ਜਾਣ ਲਈ ਤਾਂਗ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ

ਤੇ ਨਾ ਜੰਗ ਦੀ ਸੂੰ-ਘਾਤਕ ਸੰਸਥਾ ਦੀ ਮਨਸੂਖ਼ੀ ਦਾ ਫ਼ੈਸਲਾ ਸੁਣਾ ਕੇ ਸਾਰੀ ਦੁਨੀਆਂ ਨੂੰ ਸਾਂਝੀ ਪ੍ਰੀਤ-ਲੜੀ ਵਿਚ ਪ੍ਰੋਤਿਆਂ ਵੇਖਣ ਦਾ ਸੁਪਨਾ ਲੈ ਸਕਦਾ ਹੈ।

j 5

**VAI** 

HH

Ĵf

jī iķ

1 DW

ਰੀਆਂ

गीत

वर्ष

il

पतः

, 169

Si.

िश

1 (1

<del>Ĉ</del>ŧ

ÉŅ,

認認

d

đi

ਪਿਆਰਿਆਂ ਕੋਲ ਪਹੁੰਚਣ, ਮੁਲਕ ਮੁਲਕ ਵੇਖਣ, ਭੰਨਣ ਘੜਣ ਤੇ ਸਾਂਭਣ ਤੇ ਦੋਸਤੀ ਦੀ ਤ੍ਰਿਸ਼ਨਾ ਹੀ ਮਨੁਖੀ ਦਿਮਾਗ਼ ਵਿਚ ਸਾਇੰਸ ਲਈ ਟੋਹਾਂ ਧੜਕਾਂਦੀ ਹੈ। ਸਾਇੰਸੀ ਖੋਜ ਦੀ ਹਦ ਮਨੁਖੀ ਲੋੜਾਂ ਤੇ ਕਲਪਨਾਵਾਂ ਦੀ ਹੱਦ ਹੈ। ਏਸ ਲਈ ਇਹਨਾਂ ਲੋੜਾਂ ਤੇ ਕਲਪਨਾਵਾਂ ਉਤੇ ਹਾਵੀ ਹੋ ਸਕਣ ਵਾਲਾ ਢੰਗ ਸ਼ਰੋਮਣੀ ਆਖਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਇਤਿਹਾਸ ਮਨੁਖੀ ਕਾਰਨਾਮਿਆਂ ਦਾ ਚਿੱਠਾ ਹੈ। ਚਿਤ੍ਰਕਾਰੀ, ਸ਼ਿਲਿਪਕਾਰੀ, ਸੰਗੀਤ ਮਨੁਖੀ ਰੀਝਾਂ ਦੇ ਪ੍ਰਗਟਾਵੇ ਹਨ। ਸਿਆਸਤ ਇਹਨਾਂ ਰੀਝਾਂ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਦਾ ਸਾਧਨ ਹੈ, ਤੇ ਇਹ ਸਾਧਨ ਓਡਾ ਹੀ ਸੁਚੱਜਾ ਤੇ ਓਡਾ ਹੀ ਇਸਨਾਫ਼ ਭਰਿਆ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਜੇਡਾ ਸੁਚੱਜਾ ਤੇ ਜੇਡਾ ਇਨਸਾਫ਼ ਮਨੁਖ ਦੀ ਕਲਪਨਾ ਵਿਚ ਆ ਚੁਕਿਆ ਹੋਵੇ।

ਕਲਪਨਾਵਾਂ ਪ੍ਰੇਰਨ ਦੀ ਸਮੁੱਥਾ ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ ਹੀ ਹੈ। ਸਾਹਿਤ ਰੀਝਾਂ ਉਕਸਾ ਸਕਦਾ, ਰੀਝਾਂ ਦੇ ਉਤਾਰ ਚੜ੍ਹਾਵਾਂ ਦੇ ਸ਼ਬਦ-ਚਿਤ੍ਰ ਖਿਚ ਕੇ ਮਨੁਖੀ ਦਿਲ ਦੇ ਅਰਮਾਨਾਂ ਨੂੰ ਉਹਦੇ ਸਮਝਣ ਲਈ ਸਾਹਮਣੇ ਲਿਆ ਧਰਦਾ ਹੈ;ਉਹਦੇ ਸੁਪਨਿਆਂ ਨੂੰ ਪੂਰਨਤਾ ਦੀ ਸ਼ਕਲ ਦੇ ਕੇ ਅੰਤਮ ਜਿਤ ਲਈ ਭਰੋਸਾ ਕਾਇਮ ਰਖ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਸਾਹਿਤ ਹੋਣੀ ਦਾ ਨਿਰਾ ਇਤਿਹਾਸ ਨਹੀਂ, ਹੋਣੀ ਦਾ ਪੂਰਨਾ ਹੈ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਸ਼ਾਹਕਾਰ, ਮਨੁਖ ਦੀ ਨਵੀਨਤਾ ਤੇ ਅਗਾਂਹ ਵਧਣ ਲਈ ਜਦੋਜਹਿਦ ਦੀ ਉਹ ਹੁਨਰਮੰਦ ਕਹਾਣੀ ਹੈ ਜਿਹੜੀ ਘੰਟਿਆਂ ਦੀ ਪੜ੍ਹਾਈ ਵਿਚ ਬੀਤੀਆਂ ਸਦੀਆਂ ਦਾ ਜੀਵਨ ਸਾਡੇ ਸਾਹਮਣੇ ਰਖ ਕੇ ਨਿਤ ਨਵੀਆਂ ਸੇਧਾਂ ਸਾਨੂੰ ਦੇ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਇਕ ਅਟੁਟ ਲੜੀ ਹੈ ਜਿਹੜੀ ਬੇ-ਸ਼ੁਮਾਰ ਸਦੀਆਂ ਤੋਂ ਸਾਹਿਤ ਦੇ ਸੂਖਮ ਧਾਰੇ। ਵਿਚ ਪ੍ਰੋਤੀ ਚਲੀ ਆ ਰਹੀ ਹੈ। ਇਹ ਧਾਗਾ ਬੇਹਰਕਤ ਜਿਹੀ ਤੰਦ ਵੀ ਨਹੀਂ, ਜਿਹੜੀ ਸਿਰਫ਼ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਮਣਕਿਆਂ ਨੂੰ ਮਸ਼ੀਨ ਵਾਂਗ ਪ੍ਰੋ-ਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੋਵੇ – ਸਗੋਂ ਇਹਦੇ ਵਿਚ ਬਿਜਲੀ ਵਰਗੀ ਕੋਈ ਰੌ ਮਚਲ ਰਹੀ ਹੈ, ਜਿਹੜੀ ਮਣਕਿਆਂ ਨੂੰ ਵੰਨ ਸੁਵੰਨੀਆਂ ਸ਼ਕਲਾਂ ਦੇਂਦੀ ਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਦਿਲ ਰਾਂਗਲੇ ਫਲੂਸਾਂ ਵਾਂਗ ਰੌਸ਼ਨ ਕਰਦੀ ਹੈ।

ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਹਰ ਭਾਗ ਵਿਚ ਸ਼੍ਵੈ-ਪੂਰਨਤਾ ਤੇ ਆਜ਼ਾਦੀ ਦੀ ਲਗਨ ਹੈ, ਸਾਰੇ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਤੇ ਆਪਣੇ ਪਿਆਰ ਵਿਚ ਸਮੇਂ ਲੈਣ ਦੀ ਧੂ ਹੈ। ਇਹ ਲਗਨ ਤੇ ਇਹ ਧੂ ਹਰ ਜੀਵਨ-ਕਿਣਕੇ ਦੀ ਧੜਕਣ ਹਨ, ਪਰ ਮਨੁਖੀ ਰੂਪ ਵਿਚ ਇਹ ਸਿਖਰਾਂ ਛੁੰਹਦੀਆਂ ਹਨ। ਸ਼੍ਵੇ-ਪੂਰਨਤਾ, ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਤੇ ਖ਼ੁਦਮੁਖ਼ਤਾਰੀ ਦੀ ਤੜਫ਼ਨੀ ਨੂੰ ਚੰਗੀਆਂ ਸੇਧਾਂ ਵਿਚ ਪਾਣਾ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਕਰਤੱਵ ਹੈ। ਉਤਸੁਕਤਾ ਭਰੇ ਹਾਦਸਿਆਂ ਦੀ ਲੜੀ ਨਾਲ ਮਨੁਖ ਦੀਆਂ ਅਕੇਵੇਂ ਭਰੀਆਂ ਘੜੀਆਂ ਨੂੰ ਭਰਮਾਣਾ ਇਹਦਾ ਮੂਲ ਮਨੌਰਥ ਨਹੀਂ।

ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਮੁਖ ਕਰਤੱਵ ਪੂਰਿਆਂ ਕਰਨ ਦੇ ਯੋਗ ਹੋਣ ਲਈ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਨੂੰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਤੇ ਜ਼ਬਾਨ ਦਾ ਗਿਆਨ, ਅਤਿ ਕੋਮਲ ਸੂਝ ਤੇ ਸੁਰਤੀਆਂ, ਤੇ ਪ੍ਰਗਟਾਵੇ ਦਾ ਹੁਨਰ ਲੌੜੀਂਦੇ ਹਨ, ਤਾਂ ਜੋ ਉਹ ਆਪਣੇ ਸਮਕਾਲੀਆਂ ਦੀਆਂ ਸਾਧਾਰਨ ਖ਼ਾਹਿਸ਼ਾਂ ਵਿਚੋਂ ਅਗਾਂਹ ਵਧਣ ਦੀ ਜੀਵਨ-ਧੁਨ ਨਖੇੜ ਕੇ ਦਰਸਾ ਸਕੇ। ਸਾਧਾਰਨ ਮਨੁਖ ਦਾ ਅੰਦਰਲਾ ਜੀਵਨ ਜਿਹੜਾ ਕਦੇ ਰੂਪਮਾਨ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ, ਉਹਦੇ ਉਹ ਜਜ਼ਬੇ ਜਿਹੜੇ ਨਿਕਾਸ ਦੀ ਥੁੜੋਂ ਉਹਨੂੰ ਵਿਆਕਲ ਕਰੀ ਰਖਦੇ ਹਨ; ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਲਈ ਉਹਦੀ ਨਿਸ਼ਫ਼ਲ ਭਟਕਣੀ, ਇਹਨਾਂ ਸਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਚਿੜ੍ਹ-ਖਿਚਦੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚ ਉਹਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਲਿਆ ਧਰਨਾ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਇਕ ਅਨੋਖੀ ਤਸਲੀ ਦੇਂਦਾ ਤੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਕਦੇ ਬੇ-ਅਰਥ ਜਾਪਣ ਨਹੀਂ ਦੇਂਦਾ।

ਸਾਹਿਤ ਆਹਾਂ ਅਰਮਾਨਾਂ, ਮੈਲ ਵਿਛੋੜਿਆਂ, ਟੁਟੀਆਂ ਜਾਂ ਨੇਪਰੇ ਚੜ੍ਹੀਆਂ ਆਸਾਂ ਦੀ ਸੁਚੱਜੀ ਆਖੀ ਕਹਾਣੀ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਅਰਮਾਨਾਂ ਵਿਚੋਂ ਨਵੀਆਂ ਆਸਾਂ, ਵਿਛੋੜਿਆਂ ਵਿਚੋਂ ਨਵੇਂ ਵਸਲਾਂ, ਹਾਰਾਂ ਵਿਚੋਂ ਨਵੀਆਂ ਜਿੱਤਾਂ, ਘਾਟਿਆਂ ਵਿਚੋਂ ਨਵੇਂ ਲਾਭਾਂ ਦਾ ਛੇੜੂ ਭੀ ਹੈ। ਅਜ ਦਾ ਸਾਹਿਤ ਕਲ ਦੇ ਭਵਿਖ ਦਾ ਪੂਰਨਾ ਤੇ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਏਸ ਭਵਿਖ ਦਾ ਉਸਰੱਈਆ ਹੈ।

ति

前

illi

Jāi;

रीरं

3 हि

à

JA.

iÀ

λį έ

ΉŢ

सरं

77

ηý

हं

**a**#

Į.

सरं

ST.

HZ.

ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਦਾ ਫ਼ਰਜ਼ ਇੰਜੀਨੀਅਰ, ਸਾਇੰਸਦਾਨ ਤੋਂ ਸਿਆਸਤ ਦਾਨ ਸਭ ਨਾਲੋਂ ਵਡਾ ਹੈ। ਸਰਮਾਏ ਦੇ ਯੁਗ ਵਿਚ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਦੀ ਕਦਰ ਭਾਵੇਂ ਨਹੀਂ ਪਈ, ਪਰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਸੁਆਮੀਆਂ ਵਿਚ ਇਹ ਤਾਂ ਵੀ ਗਿਣਿਆ ਜਾਂਦਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਆਉਣ ਵਾਲੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਹਰ ਨਕਸ਼ ਉਤੇ ਅਜ ਦੇ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਦੀ ਛਾਪ ਹੋਵੇਗੀ। ਸਦੀਆਂ ਦੇ ਪਿਆਰਾਂ, ਸਦੀਆਂ ਦੀਆਂ ਵਫ਼ਾਵਾਂ, ਸਦੀਆਂ ਦੀਆਂ ਅਕਲਾਂ, ਤੇ ਸਦੀਆਂ ਦੀ ਪੁਰਾਤਨਤਾ ਨਾਲ ਨਵੀਨਤਾ ਦੇ ਘੋਲਾਂ ਨੂੰ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਦੇ ਕਮਾਲ ਨੇ ਹੀ ਸਾਂਭ ਕੇ ਮਨੁਖਤਾ ਦਾ ਭੰਡਾਰ ਭਰਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ।

ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਮਨੁਖਤਾ ਦਾ ਮਨ, ਮਨੁਖਤਾ ਦੀਆਂ ਅਖਾਂ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਜੋ ਇਹ ਅਜ ਵੇਖਦੇ ਤੇ ਪਿਆਰਦੇ ਹਨ, ਉਹ ਕਲ ਮਨੁਖੀ ਨਸਲਾਂ ਦਾ ਜੀਵਨ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਦੀਆਂ ਸੁਰਤੀਆਂ ਜਨ ਸਾਧਾਰਨ ਨਾਲੋਂ ਵਧੇਰੇ ਕੋਮਲ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਮਨੁਖੀ ਅਣਖ ਦਾ ਅਹਿਸਾਸ ਭੀ ਇਹਦੇ ਵਿਚ ਡੂੰਘੇਰਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਜਿਹੜੀ ਭੀ ਘਟਨਾ, ਜਿਹੜਾ ਭੀ ਪਰਚਾਰ, ਜਿਹੜਾ ਭੀ ਮਜ਼ਬ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਨੀਂਵਿਆਂ ਵਿਖਾ ਕੇ ਉਹਦੇ ਹੌਂਸਲੇ ਘਟਾਂਦਾ ਹੈ, ਉਹਦੇ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਚਾਰੇ ਖੁਰ ਚੁਕ ਕੇ ਪੈ ਜਾਣਾ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਲਈ ਸੁਭਾਵਕ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਕਿਸੇ ਵੀ ਲੇਖਣੀ ਦਾ ਉਹ ਭਾਗ ਭਾਵੇਂ ਹੁਨਰ ਦੇ ਨੁਕਤੇ ਤੋਂ ਉਹ ਅੰਤਮ ਸ਼ਬਦ ਹੀ ਹੋਵੇ – ਜਿਹੜਾ ਮਨੁਖ ਦੀ ਬੇਬਸੀ ਤੇ ਨਚੀਜਤਾ ਜਾਂ ਉਹਦੇ ਗੁਨਾਹਾਂ ਦਾ ਪੁਤਲਾ ਹੋਣ ਦਾ ਯਕੀਨ ਪਕਾਣਾ ਚਾਹੁੰਦਾ ਹੈ – ਉਹ ਸਾਹਿਤ ਹਰਗਿਜ਼ ਨਹੀਂ, ਕਿਸੇ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਦੀਆਂ ਕਮਜ਼ੋਰ ਘੜੀਆਂ ਦੀ ਵਿਸ਼ਵਾਸਹੀਨ

ਕਲਪਨਾ ਹੈ ਜਿਹੜੀ ਅਵੇਰੇ ਜਾਂ ਸਵੇਰੇ ਅਮਰ ਸਾਹਿਤ ਵਿਚੋਂ ਕੱਢ ਦਿਤੀ ਜਾਏਗੀ। 70

TH

र

स्टार्भ स्ट

Ŏ

ਅਮਰ ਸਾਹਿਤ ਬੋਬਸੀ ਦਾ ਹਾਵਾ ਨਹੀਂ, ਨਾਂ ਨਿਰਪੱਖ ਜਿਹਾ ਇਤਿਹਾਸਕ ਬਿਆਨ ਹੈ। ਅਮਰ ਸਾਹਿਤ ਮਨੁਖ ਦੀ ਹਰ ਜਦੋਜਹਿਦ ਦਾ ਹਮਦਰਦ ਸਾਥੀ ਹੈ, ਕੀ ਗੁਣਾਂ ਤੇ ਕੀ ਗੁਨਾਹਾਂ ਵਿਚ, ਕੀ ਪਿਆਰਾਂ ਤੇ ਕੀ ਨਫ਼ਰਤਾਂ ਵਿਚ, ਕੀ ਜਿੱਤਾਂ ਤੇ ਕੀ ਹਾਰਾਂ ਵਿਚ, ਕੀ ਸਖ਼ਾਵਤਾਂ ਤੇ ਕੀ ਈਰਖਾਵਾਂ ਵਿਚ, ਮਨੁਖ ਹੀ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਸ਼ਹਿਜ਼ਾਦਾ ਹੈ, ਤੇ ਏਸ ਸ਼ਹਿਜ਼ਾਦੇ ਨੂੰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਰਣ-ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਚੜੇ ਪੀੜੇ ਰਖਣਾ, ਇਹਦੀਆਂ ਅਖ਼ਲਾਕੀ ਕੀਮਤਾਂ, ਇਹਦੇ ਸੁਆਦਾਂ, ਪਿਆਰ ਤੇ ਖ਼ੂਬਸੂਰਤੀ ਲਈ ਇਹਦੀਆਂ ਲੌਚਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਉਚਿਆਂਦੇ ਰਹਿਣਾ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਸੰਦੇਸ਼ ਤੇ ਹੁਨਰ ਹੈ। ਮਨੁਖ ਦੀ ਅੰਤਮ ਜਿਤ ਇਹਦੇ ਹਰ ਗੀਤ ਦੀ ਸਮਸਿਆ ਹੈ।

ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਸਿਪਾਹੀ ਮਨੁਖ ਦੀ ਨੌਜਵਾਨ ਨਸਲ ਹਨ। ਏਸ ਨਸਲ ਦੀ ਚੜ੍ਹਦੀ ਜਵਾਨੀ ਨੂੰ ਇਸ਼ਕ ਤੇ ਬੀਰਤਾ ਦੀ ਚੇਟਕ ਲਾਕੇ ਉਚੀਆਂ ਕੀਮਤਾਂ ਦੇ ਚਟਾਨੀ ਰਾਹਾਂ ਉਤੇ ਚਾੜ੍ਹ ਖੜਨਾ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਦਾ ਡੂੰਘਾ ਮੁਤਾਲਿਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਨਵੇਂ ਜਵਾਨ ਦਿਲਾਂ ਦੇ ਲਸ਼ਕਰਾਂ ਦੇ ਲਸ਼ਕਰ ਇਹਦੀ ਸ਼ਬਦ-ਜਾਦੂਗਰੀ ਹੇਠਾਂ ਆਉਣਾਂ ਰਹਿ ਨਹੀਂ ਸਕਦੇ, ਤੇ ਮਸਤਾਨੀਆਂ ਹਿੱਕਾਂ ਵਿਚ ਕਿਹੋ ਜਿਹੇ ਕੋਮਲ ਸੁਪਨੇ ਇਹ ਮਲਕੜੇ ਹੀ ਟਿਕਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਨੌਜਵਾਨਾਂ ਦੇ ਵਿਗਾੜ ਜਾਂ ਸੁਧਾਰ ਦਾ ਬਹੁਤਾ ਨਿਰਭਰ ਮੁਲਕ ਦੇ ਪ੍ਰਚਲਤ ਸਾਹਿਤ ਉਤੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਤੇ ਕਿਸੇ ਕੌਮ ਦੇ ਭਵਿਖ ਦਾ ਨਿਰਭਰ ਉਹਦੇ ਜਵਾਨਾਂ ਦੇ ਚਰਿਤ੍ਰ ਉਤੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਸਾਹਿਤ ਲਖਾਂ ਕਰੋੜਾਂ ਮਨੁਖਾਂ ਨੂੰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਬੁਨਿਆਦੀ ਧੂ ਤੋਂ ਸੁਚੇਤ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਉਹਨਾਂ ਉਤੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਅਸਲੀਅਤ ਨੂੰ ਰੌਸ਼ਨ ਕਰਕੇ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਬੇ-ਸੁਆਦੀ ਨੂੰ ਅਰਥ ਭਰਪੂਰ ਦਰਸਾਂਦਾ ਹੈ, ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਵਾਧੇ ਲਈ ਮੁਸ਼ਕਲਾਂ ਦੀ ਮਹਤਤਾ ਸਮਝਾ ਕੇ ਸਮੇਂ ਨੂੰ ਜਿਊਣ-ਯੋਗ ਬਣਾਂਦਾ, ਤੇ ਜਿਤ ਦੀ ਮੰਜ਼ਿਲ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਲਈ ਭੀ ਸਦਾ ਅਪਹੁੰਚ ਦਿਸਦੀ ਨਹੀਂ ਰਹਿਣ ਦੇ ਦਾ।

ψ

1 1

ता

J

3 ?

हि

P

W

Æ

q

ji

di

ją:

ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਕੋਈ ਹੋਰ ਹੁਨਰ ਸਾਹਿਤ ਵਰਗੀ ਅਕਲ ਤੇ ਦੂਰ-ਦਰਿਸ਼ਟੀ ਦਾ ਮਾਲਕ ਨਹੀਂ। ਸਾਹਿਤਕ ਕੀਮਤਾਂ ਜੇਡੀਆਂ ਚਿਰੰਜੀਵ ਕੀਮਤਾਂ ਵੀ ਹੋਰ ਕੋਈ ਨਹੀਂ। ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਨੇ ਹਰ ਸਮੇਂ ਜਿਸ ਸਿਖਰ ਨੂੰ ਵੀ ਛੁਹਿਆ ਉਹ ਸਿਖਰ ਅਜੇ ਵੀ ਅਛੁਹ ਦਿਸਦੀ ਹੈ। ਕਾਲੀਦਾਸ, ਸ਼ੌਕਸਪੀਅਰ, ਗੇਟੇ, ਤਾਂਟੇ, ਵਿਟਮੈਨ, ਗੋਰਕੀ ਤੇ ਟੈਗੋਰ ਹਰ ਯੁਗ ਵਿਚ ਮਨੁਖੀ ਦਿਲ ਤੇ ਹੁਨਰ ਦੇ ਸਵਾਮੀ ਹੀ ਮੰਨੇ ਜਾਣਗੇ। ਕਾਰਨ ਇਹਦਾ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਮਨੁਖਤਾ ਦੀਆਂ ਅਮਰ ਕੀਮਤਾਂ ਦਾ ਪਾਰਖੂ ਤੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦਾ ਜਾਦੂਗਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਅਮਰ ਕੀਮਤਾਂ ਬਦਲਦੀਆਂ ਨਹੀਂ, ਤੇ ਸ਼ਬਦ-ਚਿੜ੍ਹ ਲਾਸਾਨੀ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਮਨੁਖੀ ਮਨ ਦੀ ਮਹਾਨਤਾ, ਸਦਾ ਨਵੇਂ ਰਹਿਣ ਦੀ ਉਛਲੀ ਸਿਕ, ਪੁਰਾਤਨਤਾ ਨਾਲ ਅਮੁਕ ਸੰਗਰਾਮ, ਅਗਾਂਹ ਵਧਣ ਦੀ ਲਾਲਸਾ, ਰੁਕਾਵਟਾਂ ਨਾਲ ਅਕ ਖਲੋਣਾ, ਦਿਲ ਜਿਤਣ ਦੀ ਤਮੰਨਾ, ਖ਼ੂਬਸੂਰਤੀ ਨਾਲ ਇਸ਼ਕ, ਪੂਰਨ ਹੋਣ ਤੇ ਫ਼ਤਹਿ ਪਾਣ ਵਿਚ ਅਖ਼ੀਰ ਦਮ ਤਕ ਭਰੋਸਾ – ਬੇ-ਬਦਲ ਰਹੀਆਂ, ਤੇ ਸਦਾ ਬੇ-ਬਦਲ ਹੀ ਰਹਿਣਗੀਆਂ ਇਹ ਮਨੁਖੀ ਕੀਮਤਾਂ, ਤੇ ਅਮਰ ਰਹੇਗਾ ਇਹਨਾਂ ਦਾ ਵਣਜਾਰਾ – ਸਾਹਿਤ!

ਸਮਕਾਲੀਆਂ ਦੀਆਂ ਵਾਧੇ ਲਈ ਰੀਝਾਂ ਨੂੰ ਪਰੁਬਲ ਕਰ ਸਕਣਾ, ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਆਪਾ ਭਰਨ ਲਈ ਜਦੋਜਹਿਦ ਨੂੰ ਇਨ ਬਿਨ ਚਿੜ੍ਹ ਸਕਣਾ, ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਰੁਕਾਵਟਾਂ ਉਤੇ ਰੌਸ਼ਨੀ ਪਾ ਕੇ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਯੋਗਤਾ ਵਧਾਣਾ, ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਸੁਆਦ ਤਿਖੇ ਕਰਨਾ, ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਮਾਣਨ ਦੇ ਨਵੇਂ ਰੂਪ ਉਲੀਕਣਾ, ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਮੁਖ ਕਰਤੱਵ ਹੈ। ਤੇ ਏਸ ਆਪਣੇ ਕਰਤੱਵ ਦੀ ਪੂਰਤੀ ਲਈ ਸਾਹਿਤ ਮਨੁਖੀ ਮਨ ਦੇ ਵਿਕਾਸ ਦੇ ਨਾਲ ਨਾਲ ਨਵੀਆਂ ਜਾਰਾਂ ਤੇ ਨਵੇਂ ਹੁਨਰ ਹੋਂਦ ਵਿਚ ਲਿਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਮਨੁਖਾਂ ਨਾਲ ਪਿਆਰ, ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਘਾਲਾਂ ਨਾਲ ਹਮਦਰਦੀ, ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਹਾਰਾਂ ਵਿਚ ਭਿਆਲੀ, ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਜ਼ਬਾਨ ਦਾ ਗਿਆਨ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਦੀ ਕਸਬੀ ਪੂੰਜੀ ਹੈ, ਤੇ ਇਹੋ ਜਿਹੇ ਸ਼ਬਦ-ਚਿਤ੍ਰ ਖਿਚ ਸਕਣ ਦੀ ਯੋਗਤਾ – ਜਿਹੜੇ ਚਿਤ੍ਰ ਸਾਧਾਰਨ ਮਨੁਖ ਦੀ ਬੇਰੰਗੀ ਜਿਹੀ ਜੀਵਨੀ ਨੂੰ ਮਨੁਖਤਾ ਦੇ ਸਮੁਚੇ ਜੀਵਨ ਦੀ ਸਤ-ਰੰਗੀ ਪੀਂਘ ਦਾ ਘੁਲ-ਮਿਲਿਆਂ ਅੰਗ ਵਿਖਾ ਸਕਣ – ਉਹਦਾ ਤਲਿਸਮੀ ਹੁਨਰ ਹੈ।



#### ਮਹਾਤਮਾ ਬੁਧ

### DODDDDDDDDDDDD

Ψį

ਵਾਈ ਹਜ਼ਾਰ ਵਰ੍ਹੇ ਹੋਏ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਦੀ ਧਰਤੀ ਉਤੇ ਉਹ ਮਨੁਖ ਪੈਦਾ ਹੋਇਆ, ਜਿਸ ਨੇ ਪਹਿਲੀ ਵਾਰੀ ਮਨੁਖ ਦੀ ਮਹਾਨਤਾ ਦਾ ਗੀਤ ਗੰਵਿਆਂ। ਓਸ ਤੋਂ ਪਹਿਲੋਂ ਦੇਵੀ, ਦੇਵਤੇ, ਨਬੀ, ਰਸੂਲ, ਵਡਾ ਰਬ, ਤੇ ਛੋਟੇ ਰਬ ਹੀ ਮਹਾਨ ਸਨ, ਮਨੁਖ ਦਾ ਕਰਤੱਵ ਇਹਨਾਂ ਦੀ ਪੂਜਾ ਕਰਨਾ ਜਾਂ ਇਹਨਾਂ ਲਈ ਕੁਰਬਾਨ ਹੁੰਦੇ ਰਹਿਣਾ ਸੀ। ਲਖਾਂ ਜਿਊਣ ਲਈ ਤਰਸਦੇ ਯੁਵਕ ਤੇ ਯੁਵਤੀਆਂ ਇਹਨਾਂ ਨੂੰ ਚੰਗੇ ਰੌਂ ਵਿਚ ਰਖਣ ਲਈ ਧਾਰਮਿਕ ਵਿਧੀ ਅਨੁਸਾਰ ਕਤਲ ਕੀਤੇ ਜਾਂਦੇ ਰਹੇ। ਧਰਤੀ ਉਤੇ ਹਰ ਥਾਂ ਵਿਚਾਰਾ ਮਨੁਖ ਕਬਰਾਂ ਪੂਜਦਾ, ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਤਸੀਹੇ ਦੇਂਦਾ, ਸਰਾਪਾਂ ਤੋਂ ਡਰਦਾ, ਮਿਹਰਾਂ ਲਈ ਖ਼ੁਆਰ ਹੁੰਦਾ ਰਿਹਾ। ਏਸ ਕੁਕਰਬਾਨੀ ਦੇ ਬਕਰੇ ਨੇ ਦੋ ਘੜੀਆਂ ਵੀ ਕਦੇ ਆਪਣੇ ਲਈ ਨਿਸਚਿੰਤ ਨਹੀਂ ਸਨ ਜੀਵੀਆਂ।

ਪਹਿਲੀ ਵਾਰੀ ਭਟਕਦੇ ਮਨੁਖ ਦੇ ਕੰਨਾਂ ਵਿਚ ਇਹ ਸ਼ਬਦ ਪਏ:

"ਮੇਰੀਓ ਭੈਣ ਤੇ ਮੇਰੇ ਵੀਰੇ, ਤੁਸੀਂ ਕਿਦ੍ਹੇ ਲਈ ਏਉਂ ਕਰਬਾਨ ਹੋ ਰਹੇ, ਤੇ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਤਸੀਹੇ ਦੇ ਰਹੇ ਹੋ। ਕਿਦ੍ਹੇ ਵਲ ਉਤਾਂਹ ਤੁਸੀਂ ਤਕ ਰਹੇ ਹੋ,ਅਸਮਾਨ ਉਤੇ ਕੋਈ ਵੀ ਤੁਹਾਡੀਆਂ ਪ੍ਰਾਰਥਨਾਵਾਂ ਸੁਣਨ ਵਾਲਾ ਨਹੀਂ। ਤੁਸੀਂ ਆਪਣੀ ਮੁਕਤੀ ਦੇ ਸਵਾਮੀ ਆਪ ਹੈ – ਮੇਰੀ ਭੈਣ ਤੇ ਵੀਰੇ!" ਧੂੜ ਵਿਚ ਰੁਲਦੇ ਮਸਤਕ ਉਚੇ ਹੋਏ, ਸਹਿਮਾਂ ਵਿਚ ਡੁਬੀਆਂ ਅਖਾਂ ਖੁਲ੍ਹੀਆਂ। ਪਹਿਲੀ ਵਾਰੀ ਵੇਖਿਆ ਤੇ ਸੁਣਿਆਂ – ਬੜਾ ਕੌਮਲ, ਬੜਾ ਸਿਆਣਾ, ਤੋੜ ਪਰੁਤਾ ਹੋਇਆ, ਪਰ ਉਹਨਾਂ ਵਿਚਾਲੇ ਉਹਨਾਂ ਵਰਗਾ ਹੀ ਖਲੌਤਾ ਮਨੁਖ, ਕਹਿ ਰਿਹਾ ਸੀ:

''ਨਾ ਕੋਈ ਰਾਜਾ ਹੈ, ਨਾ ਕੋਈ ਭਗਵਾਨ ਹੈ; ਨਾ ਕੋਈ ਊਚ ਹੈ, ਨਾ ਨੀਚ ਹੈ, ਨਾ ਕੋਈ ਨਰਕ ਤੇ ਨਾ ਸੁਰਗ ਹੈ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਜਿਤੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ, ਪ੍ਰਾਰਥਨਾਵਾਂ ਨਾਲ ਨਹੀਂ, ਸਹੀ ਅਮਲਾਂ ਦੇ ਮਾਰਗ ਉਤੇ ਤੁਰ ਕੇ।

ਅਠ ਸਹੀ ਮਾਰਗ ਹਨ:

੧. ਸਹੀ ਗਿਆਨ,

੨. ਸਹੀ ਨੀਯਤ,

੩. ਸਹੀ ਬੋਲ,

੪. ਸਹੀ ਚਾਲ ਚਲਨ,

ਪ. ਗੁਜ਼ਾਰੇ ਦੇ ਸਹੀ ਸਾਧਨ, ੬. ਸਹੀ ਉੱਦਮ,

੭. ਸਹੀ ਵਿਚਾਰ,

੮. ਸਹੀ ਲਗਨ।<sup>››</sup>

ਰਾਜੇ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਰਬ ਦਾ ਅਵਤਾਰ ਦਸ ਕੇ ਜਨਤਾ ਦੇ ਸਵਾਮੀ ਬਣੇ ਹੋਏ ਸਨ, ਧਰਤੀ ਦਾ ਚੱਪਾ ਚੱਪਾ ਰਾਜੇ ਦਾ, ਰੁਖ ਰਾਜੇ ਦੇ, ਪਾਣੀ ਰਾਜੇ ਦਾ, ਜਨਤਾ ਇਹਨਾਂ ਵਿਚੋਂ ਜੋ ਕੁਝ ਵੀ ਵਰਤੇ, ਰਾਜੇ ਨੂੰ ਉਹਦਾ ਇਵਜ਼ ਦੇਵੇ, ਤੇ ਉਹਨੂੰ ਭਗਵਾਨ ਦਾ ਰੂਪ ਮੰਨੇ।

ਪਰ ਬੁਧ ਨੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਧਰਤੀ ਦਾ ਮਾਲਕ ਮੰਨ ਕੇ ਰਾਜੇ ਨੂੰ ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਸੇਵਕ ਚੁਣਿਆਂ ਤੇ ਤਾੜਨਾ ਕੀਤੀ ;

"ਤੂੰ ਲੋਕਾਂ ਦਾ ਨਿਰੋਲ ਸੇਵਕ ਹੈ<sup>-</sup>। ਫ਼ਸਲ ਦਾ ਛੇਵਾਂ ਭਾਗ ਤੇਰੀ ਤਨਖ਼ਾਹ ਹੋਵੇਗੀ। ਤੇਰੇ ਵਿਚ ਕੋਈ ਅਭਿਮਾਨ ਨਹੀਂ-ਹੋਣਾ ਚਾਹੀਦਾ।"

ਰਾਜੇ ਨੂੰ ਭਗਵਾਨ ਨਹੀਂ, ਮਹਾ-ਸਮਤਾ, ਲੋਕਾਂ ਦੀ ਮਹਾਨ ਸਮਤੀ, ਲੋਕਾਂ ਦੀ ਸਾਂਝੀ ਇੱਛਾ, ਆਖਿਆ ਜਾਣ ਲਗ ਪਿਆ। ਬੁਧ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਚੰਗੇ ਤੋਂ ਚੰਗੇਰੇ ਮਜ਼ਬ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਸੁਝਦੇ ਰਹੇ। ਪਰ, ਜੋ ਬੁਧ ਨੂੰ ਸੁੱਝਿਆ ਉਹ ਚੰਗੇਰਾ ਮਜ਼ਬ ਨਹੀਂ ਸੀ, ਉਹ ਮਜ਼ਬ ਦੇ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਇਨਕਲਾਬ ਸੀ। ਉਹਦੀ ਸੇਧ ਪਹਿਲਿਆਂ ਨਾਲੋਂ ਸਿਧੇਰੀ ਜਾਂ ਉਚੇਰੀ ਨਹੀਂ, ਬਿਲਕੁਲ ਵਖਰੀ ਸੀ, ਕਿਸੇ ਕਿਸੇ ਥਾਂ ਬਿਲਕੁਲ ਉਲਟ ਸੀ।

ਲਗ ਭਗ ਸਾਰੇ ਨਬੀ ਅਵਤਾਰ ਬੁਧ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਤੇ ਪਿਛੋਂ ਵੀ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਈਸ਼ਵਰ ਦਾ ਚੁਣਿਆਂ, ਉਹਦਾ ਪੁਤਰ ਜਾਂ ਰਸੂਲ ਆਖਦੇ ਰਹੇ। ਪਰ ਬੁਧ ਸ਼ਹਿਜ਼ਾਦਾ ਹੁੰਦਿਆਂ ਵੀ ਅਜਿਹਾ ਨਿਰਮਾਣ ਮਨੁਖ ਸੀ ਜਿਸ ਨੇ ਅੰਤ ਤਕ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਮਨੁਖ ਹੀ ਸਮਝਿਆ। ਜਦੋਂ ਉਹਨੂੰ ਗਿਆਨ ਵੀ ਹੋਇਆ, ਏਸ ਗਿਆਨ ਨੂੰ ਕਿਤੋਂ ਉਚੇਚੀ ਮਿਲੀ ਰੌਸ਼ਨੀ ਓਸ ਨੇ ਨਹੀਂ ਆਖਿਆ, ਸਿਰਫ਼ ਵਿਚਾਰ ਸ਼ਕਤੀ ਨਾਲ ਆਪਣੇ ਮਨ ਦੀਆਂ ਗੁੰਝਲਾਂ ਸਿੱਧੀਆਂ ਹੋ ਜਾਣ ਬਾਅਦ ਸਾਰੇ ਮਨੁਖਾਂ ਨਾਲ ਪਿਆਰ ਦਾ ਚਾਨਣ ਦਸਿਆ, ਤੇ ਏਸ ਚਾਨਣ ਦਾ ਸੰਦੇਸ਼ ਦੇਣ ਲਈ ਉਹ ਦੂਰ ਦੁਰਾਡੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਪਹੁੰਚ ਪਹੁੰਚ ਕੇ ਮਿਲਿਆ। ਜਿਥੇ ਜਿਥੇ ਵੀ ਉਹ ਪਹੁੰਚ ਸਕਿਆ ਪਹੁੰਚਿਆ,ਪਿਆਰ-ਮਠ ਕਾਇਮ ਕੀਤੇ, ਤੇ ਭੁਲੇ ਭਟਕੇ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਅੰਦਰੋਂ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਮਨੁਖਤਾ ਟੁੰਬ ਕੇ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਸੁਚੇਤ ਕੀਤਾ:

"ਸਭ ਅਕਲਾਂ ਦਾ ਸੌਮਾ, ਮੇਰੀਓ ਭੈਣੋ ਤੇ ਮੇਰੇ ਵੀਰੋ, ਤੁਹਾਡੇ ਹੀ ਅੰਦਰ ਹੈ। ਸਭ ਦੁਖਾਂ ਦਾ ਕਾਰਨ ਵੀ ਤੁਹਾਡੀ ਆਪਣੀ ਹੀ ਭਟਕਣੀ ਹੈ। ਏਸ ਭਟਕਣ ਤੋਂ ਛੁਟਕਾਰਾ ਵੀ ਤੁਸੀਂ ਆਪਣੇ ਹੀ ਅੰਦਰੋਂ ਲਭ ਸਕਦੇ ਹੋ। ਏਸ ਛੁਟਕਾਰੇ ਦੇ ਅਠ ਮਾਰਗ ਹਨ।"

ਕੇਡਾ ਸਾਦਾ ਪਰ ਕੇਡਾ ਸਿਆਣਾ ਇਹ ਸੰਦੇਸ਼ ਹੈ ! ਸਦੀਆਂ ਤੋਂ ਪਸਰਦੀ ਆ ਰਹੀ ਧੁੰਧ ਨੂੰ ਮਿਟਾ ਕੇ ਏਸ ਨੇ ਮਨੁਖ ਦੀਆਂ ਆਸਾਂ ਚਮਕਾ ਦਿਤੀਆਂ। ਅਜੇ ਤਕ ਮਨੁਖ ਆਸ ਕਰਮ ਦੀ ਦਲੇਰੀ ਨਹੀਂ ਸੀ ਕਰ ਸਕਿਆ। "ਸਭ ਕੁਝ ਕਿਸੇ ਰੌਆਂ ਦੇ ਮਾਲਕ ਭਗਵਾਨ ਦੀ

นน

ਅਟੱਲ ਇੱਛਾ ਹੈ – ਸ਼ਾਹੋਂ ਫ਼ਕੀਰ ਕਰੇ, ਫ਼ਕੀਰੋਂ ਸ਼ਾਹ ਕਰੇ – ਮਨੁਖ ਵਿਚਾਰਾ ਉਹਦੇ ਰੌਂ ਅਗੇ ਰੁੜ੍ਹਦਾ ਤਿਣਕਾ ਹੈ" – ਇਹ ਮਜ਼ੂਬੀ ਅਕੀਦਿਆਂ ਦਾ ਨਚੌੜ ਸੀ।

ਮਨੁਖ ਦਾ ਯੁਗ ਬੁਧ ਤੋਂ ਸ਼ੁਰੂ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾ ਯੁਗ ਪੂਜ ਤੇ ਪੁਜਾਰੀਆਂ ਦਾ ਯੁਗ ਸੀ। ਕਿਸੇ ਦੀ ਧਰਤੀ ਉਤੇ ਸੁਪਨੇ ਮਾਤਰ ਜਿਉਂ ਜਾਣ ਦੀ ਰਿਆਇਤ ਲਈ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਚੁਰਾਸੀ ਦੇ ਗੇੜ ਵਿਚ ਭਟਕਣਾ ਪੈਂਦਾ ਸੀ। ਏਸ ਧੁੰਧਲੇ ਤੇ ਕਸ਼ਟਾਂ ਭਰੇ ਜਗ ਵਿਚ ਮਨੁਖੀ ਮਹਾਨਤਾ ਦੀ ਪਹਿਲੀ ਕਿਰਨ ਬੁਧ ਨੇ ਲਿਆਂਦੀ:

"ਕਿਸੇ ਦੀ ਬਖਸ਼ਸ਼ ਵਜੋਂ ਨਹੀਂ, ਆਪਣੇ ਜਮਾਂਦਰੂ ਅਧਿਕਾਰ ਨਾਲ ਮਨੁਖ ਧਰਤੀ ਦਾ ਸਵਾਮੀ ਹੈ।"

ਭਾਵੇਂ ਮਨੁਖਤਾ ਦੇ ਦੋਖੀਆਂ ਨੇ ਬੁਧ ਦੇ ਮਨੁਖ-ਸਨੇਹੀ ਇਨਕਲਾਬੀ ਸੰਦੇਸ਼ ਨੂੰ ਫੇਰ ਪੂਜਾ, ਭਗਵਾਨ, ਮੰਦਰ ਤੇ ਮੰਤਰਾਂ ਦੀ ਅਮਰ ਵੇਲ ਹੇਠਾਂ ਦਬ ਦਿਤਾ, ਪਰ ਸਹੀ ਕੀਮਤਾਂ ਦੇ ਪਾਰਖੂ ਬੁਧ ਮਤ ਨੂੰ ਤਾਂ ਭਾਵੇਂ ਇਨਕਲਾਬੀ ਫ਼ਲਸਫ਼ੇ ਦਾ ਦੁਖਾਂਤ ਹੀ ਸਮਝਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਬੁਧ ਨੂੰ ਮਨੁਖੀ ਇਨਕਲਾਬ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਬਾਨੀ ਮੰਨਦੇ ਹਨ, ਜਿਸ ਨੇ ਅਜ ਤੋਂ ਢਾਈ ਹਜ਼ਾਰ ਵਰ੍ਹੇ ਪਹਿਲੋਂ ਸ਼੍ਰੇਣੀ-ਰਹਿਤ ਸਮਾਜ਼ ਤੇ ਮਨੁਖੀ ਸੁਤੰਤਰਤਾ ਦਾ ਸੰਦੇਸ਼ ਬੇ-ਮਿਸਾਲ ਦਲੇਰੀ ਨਾਲ ਦਿਤਾ। ਬੁਧ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਪ੍ਰਚਲਤ ਧਾਰਮਕ ਕੀਮਤਾਂ ਦੇ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਸੁੱਧੀ ਬਗ਼ਾਵਤ ਸੀ। ਓਦੋਂ ਦੀਆਂ ਕੀਮਤਾਂ ਵਿਚ ਨਾ ਮਨੁਖ ਤੇ ਨਾ ਸਾਡੀ ਧਰਤੀ ਦਾ ਕੋਈ ਤੋਲ ਸੀ। ਤੋਲਾਂ ਦਾ ਤੋਲ ਭਗਵਾਨ ਤੇ ਪਰਲੋਕ ਸਨ। ਏਸ ਸਾਰੇ ਦੇ ਸਾਰੇ ਤੋਲ ਨਾਲੋਂ ਮਨੁਖ ਤੇ ਏਸ ਲੋਕ ਨੂੰ ਬੁਧ ਨੇ ਗੌਰਾ ਵਿਖਾ ਦਿਤਾ।

ਬੁਧ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਸਦੀਆਂ ਤੋਂ ਲਤਾੜੇ ਮਨੁਖ ਦੇ ਮਨ ਲਗਾ ਤੇ ਸੁਣਦੀ ਮੰਨਦੀ ਕਿੰਨੀ ਹੀ ਦੁਨੀਆਂ ਨੇ ਧਾਰਨ ਕਰ ਲਿਆ । ਏਥੋਂ ਤਕ ਕਿ ਹਿੰਦੁਸ਼ਤਾਨ ਦੇ ਰਾਜਿਆਂ ਨੇ ਵੀ ਇਹਨੂੰ ਅਪਣਾ ਲਿਆ।

ЦÉ

ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਪ੍ਰਸਿਧ ਵਿਜੈਈਆਂ ਵਿਚ ਗਿਣੇ ਜਾਂਦੇ ਅਸ਼ੋਕ ਨੇ ਜਦੋਂ ਇਹਨੂੰ ਧਾਰਨ ਕੀਤਾ, ਓਦੋਂ ਤੋਂ ਉਹ ਇਤਿਹਾਸ ਦੇ ਰਾਜਿਆਂ ਵਿਚ ਸਭ ਤੋਂ ਵਧ ਸ਼ਾਂਤੀ – ਇੱਛਕ, ਮਨੁਖ-ਪ੍ਰੇਮੀ ਤੇ ਅਤਿ ਕੋਮਲ-ਚਿਤ ਰਾਜਾ ਗਿਣਿਆ ਜਾਣ ਲਗ ਪਿਆ।

ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਦੀ ਧਰਤੀ ਨੂੰ ਫ਼ਖ਼ਰ ਹੈ ਕਿ ਏਥੇ ਉਸ ਮਨੁਖ ਨੇ ਜਨਮ ਲਿਆ, ਜਿਹੜਾ ਮਨੁਖੀ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਅਤਿ ਕੌਮਲ, ਅਤਿ ਦਲੇਰ, ਤੇ ਅਤਿ ਸੋਝੀ ਵਾਲਾ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਰਹੇਗਾ। ਉਹਦੀ ਸਰਲ ਤੇ ਸੋਝੀਆਂ ਭਰੀ ਸਿਖਿਆ ਦੁਆਲੇ ਵਿਸ਼ਵ-ਧਰਮ ਦਾ ਖਲਾਰਾ ਏਉਂ ਦਿਤਾ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਉਹਦੇ ਸੁੱਚੇ ਲਫ਼ਜ਼ਾਂ ਦੀ ਚੋਣ ਮੁਸ਼ਕਲ ਹੋ ਗਈ ਹੈ। ਉਹਦੇ ਨਿਰਵਾਣ ਨੂੰ ਤਿਆਗ ਦਾ ਨਾਂ ਦੇ ਕੇ ਬੇ-ਪਛਾਣ ਬਣਾ ਦਿਤਾ ਹੈ। "ਇੱਛਾ ਦੁਖ ਦਾ ਮੂਲ ਸੋਮਾ ਹੈ" – ਇਹਦੇ ਵਿਚੋਂ ਸਮੂਚੇ ਤਿਆਗ ਦੇ ਅਰਥ ਕਢਣੇ ਏਉਂ ਹਨ, ਜਿਉਂ ਕਿਸੇ ਸਿਆਣੇ ਦੇ ਏਸ ਕਹਿਣ ਦੇ ਕਿ "ਖ਼ੁਰਾਕ ਹੀ ਸਰੀਰ ਦੇ ਅੰਦਰ ਵਿਕਾਰ ਬਣਦੀ ਤੇ ਬੀਮਾਰੀਆਂ ਪੈਦਾ ਕਰਦੀ ਹੈ" ਦੇ ਅਰਥ ਖ਼ੁਰਾਕ ਦਾ ਤਿਆਗ ਕਢਣਾ ਹੈ। "ਖ਼ੁਰਾਕ ਹੀ ਸਰੀਰ ਦੇ ਅੰਦਰ ਵਿਕਾਰ ਬਣਦੀ ਹੈ"– ਬਿਲਕੁਲ ਸਹੀ ਹੈ। ਪਰ ਇਹਦਾ ਅਰਥ ਹੈ ਕਿ ਖ਼ੁਰਾਕ ਹੀ ਸਰੀਰ ਦਾ ਮੂਲ ਹੈ – ਏਸ ਲਈ ਇਹਨੂੰ ਇਹਤਿਆਤ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਜਾਂ ਗ਼ਲਤ ਖ਼ੁਰਾਕ ਵਰਤਿਆਂ ਸਰੀਰ ਕਦੇ ਵੀ ਨਰੋਇਆ ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਸਕਦਾ। ਇਹਦੇ ਵਿਚ ਖ਼ੁਰਾਕ ਦੀ ਇੱਛਾ ਉਤੇ ਵਸ ਦੀ ਤਾੜਨਾ ਹੈ। ਏਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇੱਛਾ ਹੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਮੂਲ ਹਰਕਤ ਹੈ, ਏਸੇ ਵਿਚੋਂ ਦੁਖ, ਸੁਖ, ਮਾਯੂਸੀਆਂ ਤੇ ਤਸੱਲੀਆਂ ਉੱਤਪੰਨ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਏਸ ਲਈ ਇੱਛਾ ਨੂੰ ਸੋਧ ਕੇ ਆਪਣੇ ਵਸ ਰਖਣਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਉਤੇ ਫ਼ਤਿਹ ਦਾ ਮੂਲ ਸਾਧਨ ਹੈ। ਪੂਰਨ ਫ਼ਹਿਤ ਨੂੰ ਬੁਧ ਨੇ ਨਿਰਵਾਣ ਆਖਿਆ। ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਸੁਖ ਦੀ ਇੱਛਾ ਦਾ ਤਿਆਗ ਬੁਧ ਨੇ ਅੰਤ ਤਕ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ । ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਮੌਤ ਵੀ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਖ਼ੁਸ਼ ਕਰਨ ਦੀ ਇੱਛਾ ਦੀ ਸਿਖਰ ਸੀ।

ਜਦੋਂ ਕਿਸੇ ਮਨੁਖ ਦੀ ਇੱਛਾ ਨਿਰਮਲ ਬੀਲ ਦੇ ਪਾਣੀ ਵਾਂਗ ਆਲੇ ਦੁਆਲੇ ਦੀ ਸਾਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਅਕਸ ਆਪਣੇ ਵਿਚ ਵੇਖਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਏਸ ਮਾੜੇ ਚੰਗੇ ਅਕਸ ਨਾਲ ਉਹਦੀ ਆਪਣੀ ਨਿਰਮਲਤਾ ਵਿਚ ਫ਼ਰਕ ਨਹੀਂ ਪੈਂਦਾ, ਓਦੋਂ ਉਹਨੂੰ ਨਿਰਵਾਣ ਪਦ ਤੇ ਪਹੁੰਚਾ ਬੁਧ ਨੇ ਆਖਿਆ ਹੈ। ਨਿਰਮਲ ਬੀਲ ਉਤੇ ਕਿਸ਼ਤੀਆਂ ਸ਼ਿਕਾਰੇ ਚਲਣ, ਹੁਸਨ ਤੇ ਕੋਬ ਸਭ ਦਾ ਬਲਕਾਰਾ ਉਹਦੇ ਵਿਚ ਪਵੇ, ਕੋਈ ਉਹਦੇ ਵਿਚ ਚੰਗੀ ਚੀਜ਼ ਸੁਟੇ, ਕੋਈ ਮੰਦੀ ਸੁਟੇ, ਪਰ ਬੀਲ ਦਾ ਹਿਰਦਾ ਨਿਰਮਲ ਤੇ ਮਿੱਠਾ ਹੀ ਰਹੇ। ਇਹ ਤਿਆਗ ਨਹੀਂ, ਨਾ ਇੱਛਾ ਦੀ ਅਨ-ਹੋਂਦ ਹੈ – ਇਹ ਇੱਛਾ ਦਾ ਨਿਰਮੇਲ ਹੋਣਾ ਹੈ।

ਇਹ ਅਵਸਥਾ, ਬੁਧ ਅਨੁਸਾਰ, ਸਮਾਧੀਆਂ ਜਾਂ ਪ੍ਰਾਰਥਨਾਵਾਂ ਨਾਲ ਮੰਗਿਆਂ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦੀ ਇਹ ਆਪਣੀਆਂ ਇਛਾਵਾਂ ਉਤੇ ਵੱਸ ਪਾਇਆਂ, ਇਛਾਵਾਂ ਨੂੰ ਕੋਮਲ ਤੇ ਵਿਸ਼ਾਲ ਬਣਾਇਆਂ ਮਿਲਦੀ ਹੈ।

ਬੁਧ ਦੇ ਜ਼ਮਾਨੇ ਤਕ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਅਨੇਕਾਂ ਸਦੀਆਂ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਮੌਤ ਦੇ ਬਾਅਦ ਵੀ ਮਨੁਖ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਅਸਲੀਅਤ ਨੂੰ ਏਡਾ ਸਾਫ਼ ਨਾ ਦੇਖ ਸਕਿਆ, ਨਾ ਦਸ ਸਕਿਆ, ਜੇਡਾ ਸਾਫ਼ ਬੁਧ ਨੇ ਵੇਖਿਆ ਤੇ ਦਸਿਆ। ਅਜ ਤਕ ਵੀ ਕਿੰਨੀ ਹੀ ਦੁਨੀਆਂ ਮਨੁਖੀ ਜੀਵਨ ਦਾ ਮਨੌਰਥ ਕਿਸੇ ਭਗਵਾਨ ਦਾ ਸਿਮੂਨ ਹੀ ਸਮਝਦੀ ਹੈ, ਮਨੁਖ ਦੀ ਮਹਾਨਤਾ ਦਾ ਖ਼ਿਆਲ ਵੀ ਅਭਿਮਾਨ ਆਖਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਕਿੰਨੀ ਮਨੁਖੀ ਸ਼ਕਤੀ ਮੁਕਤੀ ਦੇ ਭੁਲੇਖਿਆਂ ਵਿਚ ਉਲਝੀ ਨਿਸਫ਼ਲ ਨਸ਼ਟ ਹੋ ਰਹੀ ਹੈ। ਏਦੂੰ ਅੱਧੀ ਸ਼ਕਤੀ ਵੀ, ਸਹੀ ਪਾਸੇ ਲਗੀ, ਸਾਰੀ ਦੁਨੀਆਂ ਦਾ ਦਲਿਦਰ ਦੂਰ ਕਰ ਸਕਦੀ ਸੀ। ਜੇ ਤਿਆਗ ਦਾ ਅਨਹੋਣਾ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਛਡ ਕੇ ਇਛਾਵਾਂ ਦੀ ਸੁਧਾਈ ਨੂੰ ਉਪਦੇਸ਼ਾਂ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਮੰਨ ਲਿਆ ਜਾਂਦਾ। ਅਜ ਕਿੰਨੀਆਂ ਮਨੁਖ-ਦੁਖਾਵੀਆਂ ਇਛਾਵਾਂ ਧਰਮ ਦੀ ਆੜ ਲੈ ਕੇ ਲੜਾਈਆਂ, ਬੇ-ਇਨਸਾਫ਼ੀਆਂ ਤੇ ਨਫ਼ਰਤਾਂ ਦਾ ਤਾਣਾ ਮਨੁਖ ਦੁਆਲੇ ਤਣੀ ਜਾ ਰਹੀਆਂ ਹਨ।

ਜਿਥੇ ਬੁਧ ਨੇ ਪੰਜ ਗੁਣ (ਪੰਚ-ਸ਼ੀਲ) ਦੱ ਸੇ, ਓਥੇ ਓਸ ਨੇ ਇਹ ਪੰਜ ਵਡੇ ਅਉਗਣ ਦਸ ਕੇ ਮਨੁਖੀ ਅਕਲ ਦਾ ਰੁਤਬਾ ਉਚਾ ਕੀਤਾ:

- ੧. ਕਿਸੇ ਦੇ ਪਿਛੇ ਲਗ ਕੇ ਤੁਰਨਾ;
- ੨. ਧਰਮ-ਕਿਰਤੀ ਨਾਲੋਂ ਪੂਜਾ ਪਾਠ ਨੂੰ ਵਡੇਰੀ ਕਿਰਤ ਸਮਝਣਾ,
- ੜ. ਕਿਸੇ ਪਵਿਤ ਪਾਣੀ ਦੇ ਅਸ਼ਨਾਨ ਨਾਲ ਮਨ-ਪਵਿਤ੍ਰ ਹੋ ਜਾਣ ਦਾ ਭੁਲੇਖਾ,
- ੪. ਵਰਨ ਜ਼ਾਤ ਦਾ ਅਭਿਮਾਨ,
- ਪ<sub>•</sub> ਪਾਪਾਂ ਦੀ ਸਜ਼ਾ ਤੋ<del>ਂ</del> ਬਚਣ ਲਈ ਸ਼ਰੀਰ ਨੂੰ ਦੁਖ਼ ਦੇਣਾ।

ਬੁਧ ਦੇ ਸਮੇਂ ਸਾਡਾ ਮੁਲਕ ਰਿਆਸਤਾਂ ਵਿਚ ਖਿੰਡਿਆ ਪੁੰਡਿਆ ਸੀ, ਤੇ ਹਰ ਰਿਆਸਤ ਦੇ ਲੋਕ ਜਾਤ ਵਰਨ ਦੇ ਵਿਸ਼ਵਾਸੀ ਬਹੁਤਿਆਂ ਨੂੰ ਅਛੂਤ ਤੇ ਥੋੜਿਆਂ ਨੂੰ ਪੁਨੀਤ ਸਮਝਦੇ ਸਨ । ਰਾਜੇ ਰਬ ਦਾ ਅਵਤਾਰ ਸਨ। ਰਬ ਦੇ ਨਾਂ ਹੇਠਾਂ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਅਧੀਨ ਰਖਣ ਵਾਲਾ ਜਿਹੜਾ ਗੋਰਖ ਧੰਧਾ ਰਚਿਆ ਹੋਇਆ ਸੀ, ਉਹ ਸਾਰਾ ਖੋਲ੍ਹ ਖਾਲ੍ਹ ਕੇ ਬੁਧ ਨੇ ਸਾਫ਼ ਕਰ ਦਿਤਾ:

''ਜੇ ਹਰਸ਼ ਤੇ ਸੋਗ ਜਿਹੜੇ ਹਰ ਪ੍ਰਾਣੀ ਦੇ ਚਿਤ ਵਿਚ ਪੈਦਾ ਹੋਣੋਂ ਰਹਿ ਨਹੀਂ ਸਕਦੇ, ਈਸ਼ਵਰ ਦੀ ਹੀ ਰਚਨਾ ਹਨ, ਤਾਂ ਉਹ ਆਪ ਵੀ ਇਹਨਾਂ ਤੋਂ ਨਿਰਲੇਪ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ। ਤੇ ਜੇ ਹਰਸ਼, ਸੋਗ, ਪਿਆਰ ਤੇ ਘਿਰਨਾ ਉਹਦੇ ਵਿਚ ਹੈ ਨਹੀਂ, ਤਾਂ ਉਹ ਇਹਨਾਂ ਦੀ ਰਚਨਾ ਕਰ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ। ਜੇ ਹੈਨ, ਤਾਂ ਉਹ ਸੰਪੂਰਨ ਨਹੀਂ।''

ਬੁਧ ਦੇ ਗਿਆਨ ਅਨੁਸਾਰ ਮਨੁਖ ਕੁਦਰਤ ਦੀ ਸਰਬੋਤਮ ਰਚਨਾ ਹੈ। ਤੇ ਇਹ ਮਨੁਖ ਹਰਸ਼ ਸੋਗ, ਸੁਖਾਂ ਦੁਖਾਂ ਦੇ ਬੁਨਿਆਦੀ ਕਾਰਨ, ਇਛਾ ਨੂੰ ਸਮਝਕੇ, ਉਹਦੇ ਅਮਲਾਂ ਵਿਚੋਂ ਪੂਰਨ ਪਰਮ ਆਨੰਦ ਦੀ ਅਵਸਥਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਪੂਰਨ ਆਨੰਦ ਨੂੰ ਬੁਧ ਨਿਰਵਾਣ ਆਖਦੇ ਹਨ – ਜਦੋਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਕੋਈ ਹਾਦਸਾ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਹੈਰਾਨ ਨਾ ਕਰ ਸਕੇ, ਨਾ ਮੌਤ ਕੋਈ ਹਸਰਤ ਛੇੜ ਸਕੇ। ਤਿਆਗਿਆ ਓਸ ਨੇ ਕੁਝ ਨਾ ਹੋਵੇ, ਪਰ ਲੋਕਾਂ ਦੀਆਂ ਕਮਜ਼ੋਰੀਆਂ ਨਾਲ ਹਮਦਰਦੀ ਤੇ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਸੁਖ ਦੇਣ ਦੀ ਚਾਹ ਉਹਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਚੂਲ ਬਣ ਜਾਏ। ਕਿਸੇ ਮੁਕਤੀ, ਕਿਸੇ ਸਵਰਗ ਦੀ ਇੱਛਾ ਉਹਦੇ ਮਨ ਵਿਚ ਨਹੀਂ, ਨਾ ਕਿਸੇ ਨਰਕ ਦੀ ਚਿੰਤਾ ਹੈ, ਫੇਰ ਵੀ ਉਹਦੀ ਇਹ ਇੱਛਾ:

'ਮੇਰਾ ਜੀਵਨ ਦੂਜਿਆਂ ਲਈ ਦੀਵਾ ਹੋਵੇ, ਸਚਾਈ ਏਸ ਦੀਵੇ ਦਾ ਚਾਨਣਾ ਹੋਵੇ, ਸਚਾਈ ਏਸ ਦੀਵੇ ਦੀ ਓਟ ਹੋਵੇ।''

ਉਹਨੂੰ ਸਾਗਰ ਵਲ ਤੁਰੀ ਜਾਂਦੀ ਨਦੀ ਵਾਂਗ ਨਚਾਈ ਲਈ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਬੁਧ ਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਸਿਰਫ਼ ਮਨੁਖੀ ਦਿਲ ਨੇ ਹੀ ਖ਼ੂਬਸੂਰਤੀ ਤੇ ਕੋਮਲਤਾ ਦੀ ਸਿਖਰ ਨਹੀਂ ਛੁਹੀ, ਉਹਦੇ ਰਾਹੀਂ ਮਨੁਖੀ ਮਨ ਵੀ ਪਰਖ ਪੜਚੋਲ ਦੀ ਸਹਾਇਤਾ ਨਾਲ ਆਪਣੇ ਵੇਲੇ ਮੁਤਾਬਕ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਅਸਲੀਅਤ ਦੇ ਨੇੜੇ ਹੋਇਆ ਹੈ।



## ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦੀਆਂ ਬੁਨਿਆਦਾਂ

165

Ť, ð

163

Hōi

# DODDDDDDDDDDDDD

ਅਜੇ ਥੋੜੇ ਸਮੇਂ ਦੀ ਗਲ ਹੈ ਕਿ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਕਦੇ ਨਾ ਸਮਝੀਆਂ ਜਾ ਸਕਣ ਵਾਲੀਆਂ ਕੁਦਰਤੀ ਤੇ ਗ਼ੈਰ ਕੁਦਰਤੀ ਤਾਕਤਾਂ ਨਾਲ ਮਨੁਖ ਦਾ ਅੰਨ੍ਹਾ ਘੋਲ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਸੀ। ਤਕਦੀਰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਸਿਰ-ਫਿਰੀ ਰਾਣੀ ਗਿਣੀ ਜਾਂਦੀ ਸੀ, ਜਿਹੜੀ ਜਦੋਂ ਚਾਹੇ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਤਖ਼ਤ ਬਹਾ ਦੇਵੇ, ਤੇ ਜਦੋਂ ਚਾਹੇ ਖ਼ਾਕ ਵਿਚ ਰੁਲਾ ਦੇਵੇ। ਮਨੁਖ ਵਿਚਾਰਾ ਤਕਦੀਰ ਦੇ ਹੜੇ ਪਾਣੀਆਂ ਉਤੇ ਤਿਣਕੇ ਵਾਂਗ ਤਰਦਾ ਜਾਂ ਰੁੜ੍ਹਦਾ, ਕਦੇ ਕਦਾਈਂ ਕਿਸੇ ਫੁਲਾਂ ਆਏ ਹਰੇ ਕੰਢੇ ਨੂੰ ਛੂੰਹਦਾ, ਪਰ ਬਹੁਤਾ ਸਮਾਂ ਥਲਾਂ ਬੀਆਬਾਨਾਂ ਵਿਚ ਟੱਕਰਾਂ ਮਾਰਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਸੀ।

ਮਨੁਖ ਦੇ ਵਧਦੇ ਗਿਆਨ ਨੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਇਹ ਦੁਖਾਂਤ ਬਿਲਕੁਲ ਦੂਰ ਤਾਂ ਨਹੀਂ ਕਰ ਦਿਤਾ,ਪਰ ਏਨਾ ਸਪਸ਼ਟ ਜ਼ਰੂਰ ਕਰ ਦਿਤਾ ਹੈ ਕਿ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਬੇਨਿਯਮੀ ਜਿਹੀ ਅੰਨ੍ਹੇਰੀ ਦਾ ਕੋਈ ਝੱਖੜ ਝੋਲਾ ਨਹੀਂ, ਸਮਝੇ ਜਾ ਸਕਣ ਵਾਲੇ ਕੁਦਰਤੀ ਕਾਰਨਾਂ ਦਾ ਸਿੱਟਾ ਹੈ। ਇਹਨਾਂ ਕਾਰਨਾਂ ਦੀ ਸੂਝ ਇਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਸੇਧਾਂ ਤੇ ਇਹਨਾਂ ਦੇ ਸਿੱਟੇ ਬਦਲ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਏਸ ਲਈ ਨਿਰਸੰਦੇਹ ਤਕਦੀਰ ਦੀਆਂ ਸੱਟਾਂ ਅਵੱਸ਼ ਤੇ ਅਮੌੜ ਨਹੀਂ, ਨਾ ਇਹਦੇ ਇਨਾਮ ਇਹਦਾ ਕੋਈ ਬੇ-ਠੁਕਾ ਰੌਂ ਹਨ।

ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦੀ ਲਾਲਸਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਬੁਨਿਆਦੀ ਟੋਹਣੀ ਹੈ, ਜਿਹੜੀ ਅਨੇਕਾਂ ਰਸਤਿਆਂ ਦੀ ਟੋਹ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਦੇ ਦੀ ਤੇ ਅਨੇਕਾਂ ਹੀ ਮੰਜ਼ਲਾਂ ਉਹਦੇ ਲਈ ਸੰਭਵ ਬਣਾ ਦੇ ਦੀ ਹੈ। ਏਸ ਬੁਨਿਆਦੀ ਟੋਹਣੀ ਨੂੰ ਸਮਝ ਲਿਆਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨਕੇਲ ਵਿਚ ਬੇਵਸ ਹਿੱਕੀ ਜਾਣ ਦੀ ਥਾਂ ਇਕ ਬੜੀ ਅਮੀਰ ਧਰਤੀ ਦੀ ਸੰਭਾਵਨਾਵਾਂ ਭਰੀ ਯਾਤ੍ਰਾ ਬਣ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਜਿਦ੍ਹੇ ਵਿਚ ਨਾ ਨਿਤ ਨਵੀਆਂ ਢੂੰਡਾਂ ਦਾ ਕੋਈ ਅੰਤ ਹੈ, ਤੇ ਨਾ ਮੁਆਦਾਂ ਦਾ ਕੋਈ ਰਜੇਵਾਂ ਹੈ।

ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦਾ ਮੁਤਾਲਿਆ ਪੰਜ ਬੁਨਿਆਦੀ ਲੋੜਾਂ ਦਾ ਪਤਾ ਦੇ<sup>ਦ</sup>ਾ ਹੈ।

ਪਹਿਲੀ ਲੋੜ ਮਨੁਖੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦੀ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਖਾਣ, ਪਹਿਨਣ, ਤੇ ਸ਼੍ਰੈ-ਰਖਿਆ ਦੀਆਂ ਕੁਦਰਤੀ ਲੋੜਾਂ ਤ੍ਰਿਪਤਾਣ ਲਈ ਘਾਲ ਕਰਨ ਦੇ ਮੌਕੇ ਉਹਦੇ ਕੋਲ ਹੋਣ । ਜੇ ਇਹਨਾਂ ਭੁਖਾਂ ਨੂੰ ਤ੍ਰਿਪਤਾਣ ਲਈ ਉਹਨੂੰ ਕੋਈ ਘਾਲ ਨਾ ਕਰਨੀ ਪਵੇ, ਇਹ ਭੁਖਾਂ ਉਹਦੀਆਂ ਬਿਨਾਂ ਕਿਸੇ ਸ਼ਖਸੀ ਤਰੱਦਦ ਦੇ ਪੁਰੀਆਂ ਹੋ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹੋਣ, ਤਾਂ ਵੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਉਹਨੂੰ ਨਹੀਂ ਮਿਲ ਸਕੇਗੀ। ਅਸੀਂ ਵੇਖਦੇ ਹਾਂ, ਕਿ ਜੇ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਵਿਹਾਰ, ਠੇਕੇਦਾਰੀ, ਲਾਟਰੀ ਜਾਂ ਵਿਰਾਸਤ ਕਰਕੇ ਬਹੁਤ ਸਾਰਾ ਅਨ-ਕਮਾਇਆ ਧਨ ਮਿਲ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਤਾਂ ਉਹਦੇ ਘਰ ਵਿਚ ਸਾਮਾਨ ਤਾਂ ਜ਼ਰੂਰ ਬਹੁਤ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਤੇ ਦੂਜਿਆਂ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਉਤੇ ਉਹਨੂੰ ਅਖ਼ਤਿਆਰ ਵੀ ਹਾਸਲ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਉਹਦੇ ਚਿਹਰੇ ਉੱਤੇ ਜਾਂ ਉਹਦੇ ਚਰਿੜ੍ਹ ਵਿਚ ਉਹ ਪ੍ਰਭਾਵ ਪੈਦਾ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਕੋਈ ਘੁੰਮ ਘੁੰਮ ਕੇ ਵੇਖਣਾ ਚਾਹੈ। ਇਹੋ ਜਿਹੇ ਖੇੜੇ ਦਾ ਪੁਭਾਵ ਓਸੇ ਦੇ ਨਕਸ਼ਾਂ ਤੇ ਚਰਿਤ੍ਰ ਉਤੇ ਆਉਂਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੇ ਅੰਦਰ ਬੁਨਿਆਦੀ ਲੋੜਾਂ ਨਾਲ ਸਾਫ਼ ਘੋਲ ਕਰਦਿਆਂ ਇਹੋ ਜਿਹੇ ਅਰਮਾਨ ਪੈਦਾ ਹੋ ਜਾਣ, ਜਿਹੜੇ ਪ੍ਰਗਟ ਹੋਣ ਲਈ ਕਿਰਤ, ਨਾਰ, ਸੰਗੀਤ, ਕਵਿਤਾ ਜਾਂ ਕਲਾ ਲਈ ਤੜਫ਼ਣ । ਆਸਾਂ ਭਰੇ ਅਭਿਆਸ ਨਾਲ ਮਨੁਖੀ ਖ਼ਾਹਿਸ਼ਾਂ ਦਾ ਕੌਮਲ, ਗੰਭੀਰ ਤੇ ਸੁਹਣਿਆਂ ਹੁੰਦੇ ਜਾਣਾ ਜ਼ਿਦਗੀ ਦੀ ਮੰਜ਼ਲ ਦੇ ਨੇੜੇ ਆਉ<sup>ਂ</sup>ਦੇ ਜਾਣ ਕੀ ਸੁਤਨਾ ਹੈ। ਏਸੇ ਲਈ ਅਨ-ਕਮਾਇਆ ਧਨ ਜਾਂ ਅਨ-ਕਮਾਈ ਕਾਮਯਾਬੀ ਭਾਵੇਂ ਉਹ ਕੇਡੇ ਹੀ ਹੋਣ, ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦੀ ਬੁਨਿਆਦੀ ਸ਼ਰਤ ਪੂਰੀ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ। ਬੁਨਿਆਦੀ ਸ਼ਰਤ ਖਾਣ, ਪਹਿਨਣ ਵਿਆਹ, ਕਰਨ, ਟੱਬਰ ਬਣਾਨ, ਸਾਥੀਆਂ ਨਾਲ ਮਿਲ ਕੇ ਰਹਿਣ, ਆਪਣੀ ਕਿਰਤ ਨੂੰ ਅਪਣਾਨ ਦੇ ਮੌਕਿਆਂ ਦੀ ਹੋਂਦ ਵਿਚ ਓਹਨਾਂ ਲਈ ਘਾਲਣਾ ਕਰ ਸਕਣਾ ਹੈ।

ਦੂਜੀ ਬੁਨਿਆਦੀ ਲੋੜ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦੀ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਉਪਰਲੇ ਮੌਕਿਆਂ ਨੂੰ ਵਰਤ ਕੇ ਜਿਹੜੀ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤ ਮਨੁਖ ਬਣਾਂਦਾ ਹੈ, ਉਹਦੇ ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਨ ਲਈ ਉਹਦੇ ਰਾਹ ਵਿਚ ਵੱਸੋਂ ਬਾਹਰੀਆਂ ਰੁਕਾਵਟਾਂ ਨਾ ਹੋਣ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਮੂਲ ਮਨੌਰਥ ਆਪਣੀ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤ ਰਾਹੀਂ ਕੁਦਰਤੀ ਸਚਾਦੀ ਦਾ ਕੋਈ ਅੰਗ ਉੱਜਲਾ ਕਰਨਾ ਹੈ। ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤ ਦੇ ਪ੍ਰਗਟਾਵੇਂ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਉਹਨਾਂ ਰੁਕਾਵਟਾਂ ਦਾ ਹੋਣਾ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਉਤੇ ਮਨੁਖ ਦਾ ਕੋਈ ਵਸ ਨਾ ਚਲ ਸਕੇ, ਉਹਦੇ ਸੂੰ-ਸਤਕਾਰ ਨੂੰ ਘਟਾਂਦਾ ਹੈ। ਘਟਿਆ ਸ੍ਵੇ-ਸਤਕਾਰ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਦਾ ਘਾਤਕ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਜਿਹੜੇ ਧਰਮ ਮਨੁਖ਼ ਦਾ ਸ਼੍ਵੇ-ਸਤਕਾਰ ਘਟਾਂਦੇ, ਉਹਨੂੰ ਕਿਸੇ ਬੰਦਾ-ਪਰਵਰ ਦੀ ਬੰਦਗੀ ਲਈ ਘੜਿਆ ਬੰਦਾ ਹੀ ਦਰਸਾਂਦੇ ਹਨ, ਜਾਂ ਏਸ ਜੀਵਨ ਨੂੰ ਸੁਪਨਾ ਆਖ ਕੇ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਜੀਵਨ ਦੀ ਆਸ ਨਾਲ ਭਰਮਾਂਦੇ ਹਨ,ਉਹ ਮਨੁਖੀ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤ ਦੀਆਂ ਵਿਸ਼ਾਲ ਮੰਭਾਵਨਾਵਾਂ ਤੋਂ ਬੇ-ਸੂਝ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਉਹਨਾਂ ਵਿਚ ਸ਼੍ਵੇ-ਭੁਲਾਵੇ ਦੀ ਉਂਘ ਭਾਵੇਂ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਸ਼੍ਵੇ-ਪਰਕਾਸ਼ ਦਾ ਖੇੜਾ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ।

ਤੀਜੀ ਬੁਨਿਆਦੀ ਲੋੜ ਖੁਸ਼ੀ ਦੀ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਜਦੋਂ ਮਨੁਖ ਆਪਣੀਆਂ ਕੁਦਰਤੀ ਭੁਖਾਂ ਨੂੰ ਪੂਰੀਆਂ ਕਰਨ ਦੇ ਸਾਧਨ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰ ਲਵੇ, ਤਾਂ ਉਹਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਆਪਣੀ ਉਨਤੀ ਦੀ ਇਕ ਆਦਰਸ਼ਕ ਤਸਵੀਰ ਬਣਦੀ ਜਾਵੇ। ਇਸ ਤਸਵੀਰ ਦੇ ਪੂਰਨੇ ਜਿਉਂ ਜਿਉਂ ਭਰਦੇ ਜਾਣ, ਤਿਉਂ ਤਿਉਂ ਇਹ ਤਸਵੀਰ ਹੋਰ ਗੰਭੀਰ ਤੇ ਰਾਂਗਲੀ ਹੁੰਦੀ ਜਾਏ। ਏਸ ਤਸਵੀਰ ਵਿਚ ਰੰਗ ਭਰਨ ਤੇ ਇਹਦੀਆਂ ਲਕੀਰਾਂ ਵਿਚ ਗੋਲਾਈ ਤੇ ਕੋਮਲਤਾ ਵਧਾਣ ਲਈ ਸਭ ਤੋਂ ਵਡਾ ਸਾਧਨ ਤਾਲੀਮ ਹੈ। ਤਾਲੀਮ ਨਾ ਸਿਰਫ਼ ਸਾਡੇ ਆਦਰਸ਼ ਨੂੰ ਪੂਰਿਆਂ ਕਰਨ ਵਿਚ ਸਹਾਇਤਾ ਦੇਂਦੀ ਹੈ, ਇਹ ਸਾਡੇ ਆਦਰਸ਼ ਨੂੰ ਦਿਨੋ ਦਿਨ ਵਡਾ ਬਣਾਈ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਸਾਡੇ ਮਨ ਦੀ ਅਮੀਰੀ ਦਾ ਅਹਿਸਾਸ ਜੇ ਲੜੀਵਾਰ ਵਧਦਾ ਨਾ ਜਾਏ, ਤਾਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਅਮੀਰੀ ਵੀ ਗ਼ਰੀਬੀ ਦੇ ਅਹਿਸਾਸ ਵਿਚ ਬਦਲਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਤਾਲੀਮ ਸਾਡੀ ਦੁਨੀਆਂ ਨੂੰ ਚੌੜਿਆਂ ਕਰਦੀ, ਸਾਡੀ ਯੋਗਤਾ ਵਧਾਂਦੀ, ਭੂਤ ਕਾਲ ਦੇ ਇਤਿਹਾਸ ਤੇ ਭਵਿਖਤ ਕਾਲ ਦੀਆਂ ਕਲਪਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਸਾਡੇ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਲ ਕਰਦੀ ਹੈ।

ਚੌਥੀ ਬੁਨਿਆਦੀ ਲੋੜ ਦੀ ਵਿਸ਼ਾਲਤਾ ਦਾ ਨਾਪ ਸਾਡੀ ਤਾਲੀਮ ਹੈ। ਤਾਲੀਮ ਨਾਲ ਅਮੀਰ ਹੁੰਦਾ ਜਾਂਦਾ ਮਨੁਖ ਦਾ ਅੰਤਾ ਕਰਨ ਅਭਿਆਸ ਦੇ ਅਮੁਕ ਮੌਕਿਆਂ ਦਾ ਲੋੜਵੰਦ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਏਸ ਚੜਦੀ ਅਵਸਥਾ ਵਿਚ ਮਨੁਖ ਦੀਆਂ ਰੀਝਾਂ ਦਾ ਕੇਂਦਰ ਉਹਦਾ ਆਪਣਾ ਆਪ ਹੀ ਨਹੀਂ ਰਹਿੰਦਾ, ਉਹ ਸਿਰਫ਼ ਆਪੀਂ ਪਹਿਨ, ਖਾ ਕੇ ਸੰਤੁਸ਼ਟ ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਸਕਦਾ, ਸਾਰੀ ਮਨੁਖਤਾ ਦਾ ਪਹਿਨਣ ਖਾਣ ਉਹਦੀ ਨਿੱਜੀ ਰੀਝ ਦਾ ਭਾਗ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸਤ੍ਰੀ ਦਾ ਪਿਆਰ ਵਿਆਹ ਵਿਚ ਪੂਰਨ ਹੁੰਦਾ ਬੱਚਿਆਂ ਦੀ ਦੁਨੀਆਂ ਰਾਹੀਂ ਮਨੁਖ ਦੀਆਂ ਸਾਂਝਾਂ ਚੌੜੀਆਂ ਕਰਦਾ, ਤੇ ਅੰਤ ਵਿਚ ਸਾਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਸੁਖ ਤੇ ਦੁਖ ਉਹਦੇ ਆਪਣੇ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਕਿਸੇ ਮਨੁਖ ਦੀ ਉਨਤੀ ਦੀ ਸੇਧ ਦੀ ਪ੍ਰੀਖਿਆ ਉਹਦੀਆਂ ਹਮਦਰਦੀਆਂ ਦਾ ਘੈਰਾ ਹੈ । ਜੇ ਇਹ ਹਮਦਰਦੀਆਂ ਆਪਣੇ ਪਰਵਾਰ, ਆਪਣੀ ਕੌਮ, ਆਪਣੇ ਮੁਲਕ ਨਾਲੋਂ ਉਪਰ ਚੜ੍ਹਦੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਤੇ ਰੰਗ, ਕੌਮ, ਮਜ਼ੂਬ, ਮੁਲਕ ਦੇ ਵਿਤਕਰੇ ਤੋਂ ਅਛੂਹ ਇਹ ਸਾਰੀ ਮਨੁਖਤਾ, ਤੇ ਸਾਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੁਆਲੇ ਵਲੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ, ਤਾਂ ਇਹਨਾਂ ਦੀ ਸੇਧ ਸਹੀ ਹੈ, ਤਾਂ ਇਹ ਹਮਦਰਦੀਆਂ ਮਨੌਰਥ ਨਾਲ ਇਕ-ਸੂਰ ਹਨ। ਏਸ ਮਨੌਰਥ ਦੀ ਸਿਖਰ ਉਤੇ ਕੋਈ ਮਨੁਖ ਸ਼ਖ਼ਸੀ ਜਿੰਦ ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਜਾਂਦਾ, ਉਹ ਸਾਰੀ ਸਰਿਸ਼ਟੀ ਦੀਆਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਤੇ ਗ਼ਮੀਆਂ ਦਾ ਭੁਗਤਾ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਨਿੱਜੀ ਦੁਖ ਉਹਨੂੰ ਦੁਖਾਂਦੇ ਨਹੀਂ, ਨਿੱਜੀ ਸੁਖ ਉਹਨੂੰ ਧੜਕਾਂਦੇ ਨਹੀਂ, ਨਿੱਜੀ ਮੌਤ ਸਾਂਝੀ ਬੇ-ਮੌਤ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਇਕ ਨਿੱਕਾ ਜਿਹਾ ਹਾਦਸਾ ਬਣ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਏਸ ਅਵਸਥਾ ਵਿਚ ਪਹੁੰਚ ਕੇ ਮਨੁਖ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਹਿਰਖਾਂ ਸੋਗਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਲ ਰਹਿੰਦਾ ਵੀ ਸੋਗਾਂ ਦੀ ਅਸੰਤੁਸ਼ਟਤਾ ਤੇ ਹਿਰਖਾਂ ਦੀ ਪੈਰ-ਉਖਾੜੂ ਮਸਤੀ ਤੋਂ ਨਿਰਲੇਪ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਅਵਸਥਾ ਕਿਸੇ ਪਰਲੋਕਿਕ ਧਾਰਨਾ ਦਾ ਸਿੱਟਾ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ, ਮਨੁਖੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦੀਆਂ ਬੁਨਿਆਦੀ ਲੋੜਾਂ ਪੂਰੀਆਂ ਹੋਣ ਦਾ ਸੁਭਾਵਕ ਫਲ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਬੁਨਿਆਦੀ ਲੋੜਾਂ ਪੂਰੇ ਕੀਤੇ ਬਿਨਾਂ ਕਿਸੇ ਬੰਦਗੀ ਜਾਂ ਸਮਾਧੀ, ਜਾਂ ਕਿਤਾਬੀ ਗਿਆਨ ਨਾਲ ਇਹ ਅਵਸਥਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ। ਉਹ ਲੋਕ ਜਿਹੜੇ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦੀਆਂ ਬੁਨਿਆਦਾਂ ਉਤੇ ਕੋਈ ਉਸਾਰੀ ਸ਼ੁਰੂ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ, ਪਰ ਕਿਸੇ ਸਾਧੂ, ਸੰਤ, ਮਹਾਤਮਾ ਦੇ ਕਥਾ ਕੀਰਤਨ ਨਾਲ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਸਫ਼ਲ ਕਰ ਲੈਣ ਦੀ ਆਸ ਰਖ ਲੈਂਦੇ ਹਨ, ਉਹ ਭੁਲੇਖੇ ਦੇ ਸ਼ਿਕਾਰ ਹਨ, ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਕਈ ਵਾਰੀ ਡੂੰਘੀ ਉਦਾਸੀ ਆ ਘੇਰਦੀ ਹੈ, ਤੇ ਕਈ ਵਾਰੀ ਦਿਮਾਗ਼ ਸਾਂਵਾਂ ਨਹੀਂ ਰਹਿੰਦਾ।

ਪੰਜਵੀਂ ਵਡੀ ਲੋੜ ਉਹ ਸਮਾਜ ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਮਨੁਖ ਦੀਆਂ ਉਪਰਲੀਆਂ ਚੌਂਹ ਬੁਨਿਆਦੀ ਲੋੜਾਂ ਨੂੰ ਪੂਰਿਆਂ ਕਰਨ ਵਿਚ ਸਹਾਇਕ ਹੋਵੇ। ਇਕੱਲਾ ਕੋਈ ਮਨੁਖ ਆਪਣੇ ਲਈ ਐਨਾ ਕੁਝ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦਾ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਪੌੜੀ ਉਤੇ ਜਿਉਂ ਜਿਉਂ ਮਨੁੱਖ ਉਚਾ ਚੜ੍ਹਦਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਉਹਦੀਆਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਲਈ ਬਹੁਤਿਆਂ ਦੀ ਮਿਲ-ਵਰਤਣ ਲੋੜੀਂਦੀ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਏਸ ਪੌੜੀ ਦੇ ਹੇਠਲੇ ਡੰਡਿਆਂ ਉਤੇ ਮਨੁਖ ਇਕੱਲਾ ਵੀ ਝਟ ਟਪਾ ਲੈਂਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਇਹਦੇ ਸਿਖਰ ਡੰਡੇ ਉਤੇ ਪਹੁੰਚਣ ਲਈ ਉਹਨੂੰ ਸਮੁਚੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਸਾਂਝ ਚਾਹੀਦੀ ਹੋਵੇਗੀ।

ਇਹ ਸਾਂਝ ਸਿਰਫ਼ ਇਹੋ ਜਿਹਾ ਕੋਈ ਸਮਾਜ ਪੈਦਾ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਜਿਦ੍ਹਾ ਮੁਤਾਲਿਆ ਇਹ ਹੋਵੇ, ਜਿਦ੍ਹਾ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਇਹ ਹੋਵੇ ਕਿ ਵਿਅਕਤੀਆਂ ਦੇ ਰਾਹ ਵਿਚੋਂ ਰੁਕਾਵਟਾਂ ਦੂਰ ਕਰ ਕੇ ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਬੁਨਿਆਦੀ ਲੋੜਾਂ ਪੂਰੀਆਂ ਕਰ ਕੇ ਪ੍ਰਫੁਲਤਾ ਦੇ ਵਸੀਲੇ ਪੈਦਾ ਕੀਤੇ ਜਾਣ।

ਜਿਉਂ ਜਿਉਂ ਮਨੁਖ ਦੀਆਂ ਬੁਨਿਆਦੀ ਲੋੜਾਂ ਲਈ ਉਹਦੀ ਘਾਲਣਾ ਸੁਖਾਲੀ ਹੁੰਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਤਿਉਂ ਤਿਉਂ ਉਹਦੀ ਜੀਵਨ-ਜੋਤ ਦਾ ਚੌਖਾ ਹਿੱਸਾ ਉਹਦੇ ਕੋਲ ਬਚ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਏਸ ਹਿੱਸੇ ਨੂੰ ਉਹ ਦੂਜਿਆਂ ਦੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦੇ ਸਾਧਨ ਲਭਣ ਲਈ ਵਰਤਦਾ ਹੈ । ਪਿਆਰ, ਰੂਹਾਨੀ-ਅਤ, ਪਰ-ਸੁਆਰਥ, ਸਭ ਏਸੇ ਪਹੁਤੀ ਹੋਈ ਅਵਸਥਾ ਦੇ ਝਲਕਾਰੇ ਹਨ। ਇਹ ਉਹਦੇ ਹਿੱਸੇ ਕਦੇ ਨਹੀਂ ਆ ਸਕਦੇ ਜਿਦ੍ਹੀਆਂ ਪਹਿਲੀਆਂ ਲੋੜਾਂ ਅਪੂਰਨ ਰਹਿਣ ਕਰ ਕੇ ਉਹਦੇ ਮਨ ਦੇ ਦਰ ਖਟ ਖਟਾਂਦੀਆਂ ਰਹਿੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਹੀ ਅਸਲੀ ਰੂਹਾਨੀਅਤ ਹੈ, ਤੇ ਸ਼ਾਂਤੀ ਹੈ, ਜਿਦ੍ਹੇ ਲਈ ਅਸੰਤੁਸ਼ਟ ਮਨੁਖ ਮੰਦਰਾਂ, ਮਸਜਿਦਾਂ ਸੰਤਾਂ, ਸੂਫ਼ੀਆਂ ਦੀ ਸ਼ਰਨ ਲੈਂਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਇਹ ਕੋਈ ਨਗ ਨਗੀਨਾ ਨਹੀਂ ਜਿਹੜਾ ਮੰਗਿਆ ਵਿਹਾਜਿਆ ਜਾ ਸਕੇ, ਇਹ ਤਾਂ ਸਰੀਰਕ ਲੋੜਾਂ ਦੀ ਸੰਤੁਸ਼ਟਤਾ ਦੇ ਹਰੇ ਭਰੇ ਬੂਟੇ ਉਤੇ ਲਹਿਰਾਂਦਾ ਫੁਲ ਹੈ। ਸਰੀਰਕ ਲੋੜਾਂ ਦੀ ਸੰਤੁਸ਼ਟਤਾ ਬਿਨਾਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਬੂਟੇ ਉਤੇ ਹਰਿਆਲੀ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦੀ, ਨਾ ਇਹਦੇ ਵਿਚੋਂ ਕੋਈ ਕਲੀ ਫੁਟਦੀ ਹੈ।

ਸਫ਼ਲ ਸਮਾਜ ਨੂੰ ਮਨੁਖੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦੀ ਮੰਜ਼ਲ ਅਸੀਂ ਨਹੀਂ ਕਹਿੰਦੇ, ਪਰ ਮੰਜ਼ਲ ਵਲ ਸਿੱਧਾ ਸਾਫ਼ ਰਸਤਾ ਇਹ ਜ਼ਰੂਰ ਹੈ। ਇਹਦੀ ਸਫ਼ਾਈ ਤੇ ਸਿਧਾਈ ਬਿਨਾਂ ਮਨੁਖ ਭਟਕਦਾ ਆਪਣੀ ਮੰਜ਼ਲ ਤੋਂ ਔਝੜ ਪੈਂਦਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਮਨੁਖੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦਾ ਸੰਬੰਧ ਦੂਜੀਆਂ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤਾਂ ਨਾਲ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਸਮਾਜ ਹੀ ਵਧੀਆਂ ਵਿਚੋਲਾ ਬਣ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਸਮਾਜ ਜਿਹੜਾ ਮਨੁਖ ਵਿਚ ਪ੍ਰਸਪਰ ਰਿਸ਼ਤੇਦਾਰੀ, ਸਮਝਦਾਰੀ, ਤੇ ਸ਼ੁਭ ਇਛਾਵਾਂ ਵਧਾਂਦਾ ਹੈ, ਮਨੁਖ ਦੀ ਬੜੀ ਵਡੀ ਲੋੜ ਹੈ। ਸਾਰੀ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਮਨੁਖ ਪਿਆਰੇ ਲਗਣ, ਸੁਹਣੇ ਲਗਣ, ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਖ਼ੂਬੀਆਂ ਦੀ ਤਾਰੀਫ਼ ਕਰਕੇ ਦਿਲ ਖ਼ੁਸ਼ ਹੋਵੇ। ਇਹੋ ਜਿਹਾ ਸਮਾਜ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਅਮਨ ਵਧਾਂਦਾ ਹੈ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਜੇ ਕੁਦਰਤ ਦੇ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚੋਂ ਥਾਂ ਥਾਂ ਤੋਂ ਫੁੱਟੀ ਹਰਿਆਲੀ ਹੈ, ਤਾਂ ਅਮਨ ਏਸ ਹਰਿਆਲੀ ਉਤੇ ਬਹਾਰ ਹੈ, ਜਿਦ੍ਹੀ ਉਮਰ ਜਿੰਨੀ ਲੰਮੀ ਹੋਵੇਗੀ, ਓਨੀ ਹੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਹਰਿਆਲੀ ਤੇ ਉਹਦੇ ਫੁਲਾਂ ਦੀ ਚਮਕ ਤੇ ਮਹਿਕ ਵਧਦੀ ਜਾਏਗੀ।

ਇਹੋ ਜਿਹਾ ਸਮਾਜ ਹੀ ਮਨੁਖ ਦੀਆਂ ਸੁਘੜ ਸੁਚੱਜੀਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਕੀਮਤਾਂ ਲਈ ਓਡੀ ਹੀ ਸੁਘੜ ਤੇ ਸੁਚੱਜੀ ਮੰਡੀ ਪੈਦਾ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਨਿੱਜੀ ਲੋੜਾਂ ਲਈ ਸਫ਼ਲ ਮਨੁਖ ਦੀ ਘਾਲਣਾ ਮੁਕ ਚੁੱਕੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਉਹ ਸਮੂਚੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਲੋੜਾਂ ਸਾਹਮਣੇ ਰਖ ਲੈਂਦਾ ਹੈ। ਓਸ ਨੇ ਆਪਣੇ ਘਰ ਵਿਚ ਲੜਾਈ ਤੇ ਬਦਅਮਨੀ ਦੀਆਂ ਸਭ ਰੜਕਾਂ ਦੁਰ ਕਰ ਲਈਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਉਹ ਕਿਸੇ ਨਾਲ ਲੜ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ, ਉਹ ਕਿਸੇ ਲਈ ਮਾੜਾ ਚਿਤਵ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ। ਪਰ ਤਾਂ ਵੀ ਮੁਲਕ ਦਾ ਅਮਨ ਉਹਦੇ ਗੰਭੀਰ ਹੁੰਦੇ ਮਨ ਨੂੰ ਭਰਪੁਰ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦਾ। ਦੁਨੀਆ ਉਤੇ ਕਿਸੇ ਥਾਂ ਹੁੰਦੀ ਲੜਾਈ, ਕਿਸੇ ਥਾਂ ਦੀ ਗ਼ਰੀਬੀ ਉਹਨੂੰ ਬੇਚੈਨ ਕਰ ਦੇਂਦੀ ਹੈ,ਹਰ ਕਿਸੇ ਦੀ ਬੀਮਾਰੀ ਉਹਦੀ ਸਿਹ<mark>ਤ</mark> ਦਾ ਅਹਿਸਾਸ ਘਟਾ ਦੇ ਦੀ ਹੈ। ਇਹ ਅਵਸਥਾ ਓਸ ਹਰ ਸ਼ਖ਼ਸ ਦੀ ਹੋ ਜਾਣੀ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਉੱਨਤੀ ਦੇ ਸਹੀਂ ਮਾਰਗ ਉੱਤੇ ਚਲ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਹਿੰਸਾ, ਨਫ਼ਰਤ, ਸ਼ੰਕੇ, ਹਥਿਆਰ, ਧਮਕੀਆਂ, ਤਸ਼ੱਦਦ, ਸਭ ਰਾਹੋਂ ਬਿੜਕਦੀ ਚਾਲ ਦੀ ਸੂਚਨਾ ਹਨ। ਸਹੀ ਮਾਰਗ ਉਤੇ ਚਲਦੇ ਮਨੁਖ ਦੀ ਲੋੜ ਉਹ ਸੁਘੜ ਸਮਾਜ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਉਹਦਾ ਰਿਸ਼ਤਾ ਉਹਦੇ ਆਪਣੇ ਮੁਲਕ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਨਾਲ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਸਾਰੀ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਨਾਲ ਸੁਹਣਾ ਤੇ ਸਖਾਵਾਂ ਬਣਾ ਸਕੇ।

ਏਸ ਵੇਲੇ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਲਈ ਤਰਸੇਵਾਂ ਏਸੇ ਲਈ ਵਧ ਗਿਆ ਹੈ, ਕਿ ਬਹੁਤੇ ਲੋਕ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਦੇ ਮੰਦਰ ਦੀ ਨੀਂਹ ਵਿਚ ਇਕ ਪਥਰ ਵੀ ਸਿੱਧਾ ਨਹੀਂ ਧਰਦੇ, ਪਰ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਦੀ ਢੂੰਡ ਵਿਚ ਗ਼ਲਤ ਨੁਕਰਾਂ ਕੋਨੇ ਪਏ ਫੌਲਦੇ ਹਨ। ਸਰੀਰ ਦੀਆਂ ਸੁਰਤੀਆਂ ਸੰਤੁਸ਼ਟ ਹੋਏ ਬਿਨਾਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦੇ ਮੰਦਰ ਦੀਆਂ ਕੰਧਾਂ, ਉਹਦੇ ਫ਼ਰਸ਼ ਤੇ ਛਤ ਸਭ ਤ੍ਰੇੜੋ ਤ੍ਰੇੜ ਕਰ ਦੇ ਦੀਆਂ ਹਨ। ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤ ਦਾ ਰੁਕਿਆ ਵਿਕਾਸ਼ ਕਿਸੇ ਸਮਾਧੀ ਜਾਂ ਸੰਤ-ਸੇਵਾ ਨਾਲ ਸੋਧਿਆ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦਾ। ਤਾਲੀਮ ਬਿਨਾਂ ਮਨੁਖੀ ਉਨਤੀ ਦੀ ਆਦਰਸ਼ਕ ਤਸਵੀਰ ਵਿਚ ਕੋਈ ਵਾਧਾ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ, ਨਾ ਸਾਡੀਆਂ ਖ਼ਾਹਿਸ਼ਾਂ ਕੋਮਲ ਹੁੰਦੀਆਂ ਤੇ ਨਾ ਸਾਡੇ ਚਰਿੜ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਡੂੰਘੇ ਹੰਦੇ ਹਨ।

ਸਾਡੇ ਚਰਿੜ੍ਹ ਦੇ ਡੂੰਘੇ ਪ੍ਰਭਾਵਾਂ ਨੂੰ ਜੇ ਅਭਿਆਸ ਦੇ ਅਮੁਕ ਮੌਕੇ ਨਾ ਮਿਲਣ, ਤਾਂ ਵੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਸੰਪੂਰਨ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ । ਪੂਰਨ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਲਈ ਸਾਰੀ ਸਰਿਸ਼ਟੀ ਨਾਲ ਹਮਦਰਦੀਆਂ ਦਾ ਤਾਣਾ ਤਣਿਆ ਜਾਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ। ਤੇ ਏਸ ਤਾਣੇ ਨੂੰ ਕੋਈ ਚੰਗਾ ਸਮਾਜ ਹੀ ਤਣ ਸਕਦਾ ਤੇ ਵਿਅਕਤੀ ਨੂੰ ਸਾਰੀ ਸਰਿਸ਼ਟੀ ਨਾਲ ਏਕਤਾ ਦੇ ਸਵਰਗ ਦਾ ਅਭਿਆਸ ਕਰਾ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਏਸ ਏਕਤਾ ਦੇ ਅਹਿਸਾਸ ਬਿਨਾਂ ਮਨੁਖੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਸੰਪੂਰਨ ਨਹੀਂ, ਸ਼ਖ਼ਸੀ ਮੁਕਤੀ ਨਿਰਾ ਭੁਲੇਖਾ ਹੈ। ਇਕਲਿਆਂ ਨਾ ਕੋਈ ਆਪਣਾ ਅੱਗਾ ਸੁਆਰ ਸਕਦਾ, ਤੇ ਨਾ ਆਪਣੀ ਹੋਂਦ ਦਾ ਮਨੌਰਥ ਲਭ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਸਰਿਸ਼ਟੀ ਅਮੁਕ ਤੇ ਬੇ-ਵੰਡ ਸਾਗਰ ਹੈ, ਸ਼ਖ਼ਸ ਏਸ ਸਾਗਰ ਦੀਆਂ ਲਹਿਰਾਂ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸਿਰ ਅਡਰੇ, ਪਰ ਪੈਰਾਂ ਤੋਂ ਸਭ ਇਕ-ਜਾਨ ਤੇ ਇਕ-ਜੋੜ ਹਨ।



#### Hi

## DODDDDDDDDDDDDD

ਜੇ ਕਿਤੇ ਇਕ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੂਜੀ ਕਿਸੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਜੀਵੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ, ਤਾਂ ਉਹਦਾ ਨਮੂਨਾ "ਮਾਂ" ਹੈ। ਬੱਚੇ ਦੀ ਸ਼ੁਹਰਤ ਅਛੂਤ ਹੋ ਗਈ ਹੈ, ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਨੇ ਉਹਨੂੰ ਆਪਣੇ ਦਰਾਂ ਤੋਂ ਧ੍ਰਿਕਾਰ ਦਿਤਾ ਹੈ, ਤਾਂ ਭੀ ਮਾਂ, ਜੀਕਰ ਉਹ ਬੱਚੇ ਦੀ ਕਾਮਯਾਬੀ ਉਤੇ ਉਹਦੇ ਨਾਲੋਂ ਭੀ ਵਧੇਰੇ ਖੁਸ਼ ਹੁੰਦੀ ਸੀ, ਓਕਰ ਹੀ ਓਹਦੀ ਹਰ ਨਾਮੋਸ਼ੀ ਨੂੰ ਓਹਦੇ ਨਾਲੋਂ ਭੀ ਬਹੁਤਾ ਅਪਣਾਨ ਵਿਚ ਆਪਣੀ ਤਸੱਲੀ ਲਭਦੀ ਹੈ।

ਪਰ ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ ਬਚਿਆਂ ਨੂੰ ਮਾਂ-ਪਿਆਰ ਦੀ ਮਹਤਤਾ ਦਾ ਪੂਰਾ ਪਤਾ ਓਦੋਂ ਹੀ ਲਗਦਾ ਹੈ; ਜਦੋਂ ਇਹ ਮਹਾਨ ਪਿਆਰ ਉਹਨਾਂ ਕੋਲੋਂ ਹਮੇਸ਼ਾਂ ਲਈ ਖੁਸ ਜਾਂਦਾ ਹੈ; ਜਦੋਂ ਉਹ ਆਪਣੀ ਮਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਪ੍ਰਸੰਸਾ ਦਸਣ ਦੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦਾ ਮੌਕਾ ਗੁਆ ਚੁਕਦੇ ਹਨ।

ਬੱਚਿਆਂ ਦੇ ਖਰੁਵਿਆਂ ਰਾਹਾਂ ਰਸਤਿਆਂ ਉਤੇ ਮਾਂ ਆਪਣੇ ਲਾਸਾਨੀ ਪਿਆਰ ਦੇ ਫੁਲ ਬੁੱਕਾਂ ਮੂੰਹੀਂ ਖਲਾਰਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਇਹਨਾਂ ਫੁਲਾਂ ਨਾਲ ਪਧਰਾਏ ਅਡੋ ਖੋੜੇ ਰਸਤਿਆਂ ਉਤੇਂ ਬੱਚੇ ਬੇ-ਖ਼ੌਫ ਲੰਘਦੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਏਸ ਗਲੋਂ ਬਿਲਕੁਲ ਬੇ-ਪਤਾ ਕਿ ਕਿੰਨੀਆਂ ਮਚਕੋੜਾਂ ਤੋਂ ਇਹਨਾਂ ਫੁਲਾਂ ਦੀਆਂ ਮੋਟੀਆਂ ਤੈਹਾਂ ਨੇ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਬਚਾ ਕੇ ਰਖਿਆ ਹੈ!

ਹਾਦਸਿਆਂ ਭਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਫ਼ਿਲਮ ਛਪਾ ਛਪ ਤੁਰਦੀ ਜਾਂਦੀ

ਹੈ, ਤੇ ਮਾਂ ਦਾ ਪਿਆਰ ਮੱਧਮ ਮਿੱਠਾ ਸੰਗੀਤ ਬਣ ਕੇ ਇਹਦੇ ਨਾਲ ਤਾਲ ਦੇਂਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਤਾਲ ਦਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਸੁਖਾਲੀ ਰਵਾਨੀ ਨਾਲ ਕੀ ਸੰਬੰਧ ਹੈ ? ਇਹਦਾ ਗਿਆਨ ਓਦੋਂ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਦੋਂ ਇਹ ਤਾਲ ਟੁਟ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਤੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਫ਼ਿਲਮ ਖ਼ੁਸ਼ਕ ਹੁੰਦੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਗਰਾਰੀਆਂ ਉਤੇ ਖੜ-ਖੜਾਂਦੀ ਤੁਰਦੀ ਹੈ।

ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਵਡੇ ਆਦਮੀ, ਐਬਰਾਹਮ ਲਿੰਕਨ, ਟੈਗੋਰ, ਬਰਨਾਰਡ ਸ਼ਾਅ ਤੇ ਅਨੇਕਾਂ ਹੋਰ ਆਪਣੀਆਂ ਮਾਵਾਂ ਨੂੰ ਲਿੰਕਨ ਦੇ ਲਫ਼ਜ਼ਾਂ ਵਿਚ ਯਾਦ ਕਰਦੇ ਹਨ :

'ਜੋ ਕੁਝ ਮੈਂ ਹਾਂ, ਜਾਂ ਹੋਣ ਦੀ ਆਸ ਰਖਦਾ ਹਾਂ, ਆਪਣੀ ਫ਼ਰਿਸ਼ਿਤਿਆਂ ਵਰਗੀ ਮਾਂ ਦਾ ਸਦਕਾ ਹਾਂ।"

ਸ਼ੁਰੂ ਉਮਰ ਵਿਚ ਹਰ ਬੱਚੇ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਏਸ ਖ਼ਜ਼ਾਨੇ ਦਾ ਅਚੇਤ ਜਿਹਾ ਅਹਿਸਾਸ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਆਪਣੀ ਮਾਂ ਦੇ ਬਰਾਬਰ ਨਾ ਕਿਸੇ ਮਨੁਖ ਤੇ ਨਾ ਕਿਸੇ ਰਬ ਨੂੰ ਸੋਚ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਆਪਣੀ ਮਾਂ ਦਾ ਨਿਰਾ ਦੁਧ ਹੀ ਨਹੀਂ ਪੀਂਦਾ, ਉਹਦੇ ਦਿਲ ਦੇ ਲਹੂ ਨੂੰ ਕਈ ਤ੍ਰੀਕਿਆਂ ਨਾਲ ਆਪਣੀ ਜਾਨ ਦਾ ਹਿੱਸਾ ਬਣਾਂਦਾ ਹੈ।

ਪਰ ਬਰਪਨ ਦੇ ਬਾਅਦ ਇਕ ਜ਼ਮਾਨਾ ਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਜਦੋਂ ਮਾਂ ਦੇ ਦਿਲ ਦੇ ਲਹੂ ਦੀ ਮਨੁਖਾਂ ਨੂੰ ਲੋੜ ਨਹੀਂ ਰਹਿੰਦੀ। ਮਾਂ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਤੋਂ ਬਾਹਰ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਤਾਣਾ ਦੂਰ ਨੇੜੇ ਤਣਿਆਂ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਕਈ ਪਿਆਰ ਤੇ ਕਈ ਸਾਥ ਮਿਲਦੇ ਹਨ, ਕਾਮਯਾਬੀਆਂ ਤੇ ਸ਼ੁਹਰਤਾਂ ਦਾ ਸਰੂਰ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਓਦੋਂ ਉਹ ਕਿੰਨਾ ਕਿੰਨਾ ਸਮਾਂ ਆਪਣੀ ਮਾਂ ਦੀ ਹੋਂਦ ਨੂੰ ਭੁਲ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਕਈ ਵਾਰੀ ਮਾਂ ਉਤੇ ਪਤਨੀ ਵਲੋਂ ਹੋਈਆਂ ਬੇਇਨਸਾਫ਼ੀਆਂ ਵੀ ਉਹ ਨਹੀਂ ਗੌਲਦੇ। ਮਾਂ ਆਪਣੇ ਪੁਤ੍ਰਾਂ ਦੀਆਂ ਕਾਮਯਾਬੀਆਂ ਬਾਰੇ ਜਾਣਨਾ ਚਾਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਪ੍ਰਤ੍ਰ ਵਿਸਥਾਰ

<u>...</u>

ਨਾਲ ਗਲ ਕਰਨ ਦਾ ਸਮਾਂ ਨਹੀਂ ਕਢ ਸਕਦੇ। ਮਾਂ ਪੁਤ੍ਰਾਂ ਦੀਆਂ ਚਿੰਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਹਿੱਸਾ ਲੈਣਾ ਚਾਹੁੰਦੀ ਹੈ – ਪੁੜ੍ਹ ਆਪਣੀਆਂ ਚਿੰਤਾਵਾਂ ਨੂੰ ਮਾਂ ਦੀ ਮੁਕ ਜ਼ੁਕੀ ਤਾਕਤ ਨਾਲੋਂ ਵਡਾ ਸਮਝ ਕੇ ਚੁਪ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਮਾਂ ਨੂੰ ਮਿਲੇ ਬਿਨਾਂ ਹੀ ਕਈ ਵਾਰੀ ਉਹ ਬਾਹਰ ਚਲੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ – ਤੇ ਜਦੋਂ ਉਹ ਘਰ ਮੁੜਦੇ ਹਨ, ਕਈ ਵਾਰੀ ਮਾਂ ਦੀਆਂ ਬਾਹਾਂ ਅੱਡੀਆਂ ਰਹਿ ਜਾਂਦੀਆਂ ਤੇ ਪੁੜ੍ਹ ਕੋਲੋਂ ਦੀ ਸਿਰਫ਼ ਨਮਸਕਾਰ ਕਰਕੇ ਕਾਹਲੀ ਕਾਹਲੀ ਲੰਘ ਜਾਂਦੇ ਹਨ।

ਮਨੁਖ ਬਣਿਆ ਪ੍ਰਤ੍ਰ ਸਮਝਦਾ ਹੈ – ਹੁਣ ਉਹਦੀ ਆਪਣੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਏਡੀ ਮਜ਼ਬੂਤ ਹੋ ਗਈ ਹੈ ਕਿ ਬੁੱਢੀ ਮਾਂ ਹੁਣ ਉਹਨੂੰ ਕੋਈ ਤਾਕਤ ਨਹੀਂ ਦੇ ਸਕਦੀ। ਉਹ ਨਹੀਂ ਜਾਣਦਾ ਕਿ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਤਾਕਤ ਨਾਲੋਂ ਭੀ ਵਧੇਰੇ ਪ੍ਰਸੰਸਾ ਤੇ ਪਿਆਰ ਦੀ ਮੁਹਤਾਜ ਹੈ। ਤੇ ਮਾਂ ਤੋਂ ਛੁਟ ਕਿਦ੍ਹਾ ਪਿਆਰ ਸਦੀਵੀ ਹੈ, ਕਿਦ੍ਹੀ ਪ੍ਰਸੰਸਾ ਅਟੱਲ ਹੈ ? ਚੰਗੇ ਚੰਗੇ ਦੋਸਤਾਂ ਦੀ ਪ੍ਰਸੰਸਾ ਵਿਚ ਵਟ ਪੈ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਜੀਵਨ-ਸਾਥੀਆਂ ਦੀਆਂ ਵਫ਼ਾਵਾਂ ਤੋਲ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ।

ਤੁਹਾਡੇ ਘਰ ਦੀ ਉਹ ਥਾਂ ਜਿਥੋਂ ਤੁਹਾਡੀ ਮਾਂ ਤੁਹਾਡੇ ਕੰਮਾਂ ਵਿਚ ਦਖ਼ਲ ਨਾ ਦੇਂਦੀ ਹੋਈ ਵੀ ਤੁਹਾਡੇ ਲਈ ਵਾਧੇ ਮੰਗਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ, ਇਕ ਨਿਰਮਲ ਮਿਠਾ ਜਿਹਾ ਚਸ਼ਮਾ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਤੁਸੀਂ ਹਸਦੇ ਆਉਂਦੇ ਹੋ, ਇਸ ਚਸ਼ਮੇ ਦੇ ਪਾਣੀਆਂ ਉਤੇ ਤੁਹਾਡੇ ਹਾਸੇ ਦੀ ਹਰ ਲਕੀਰ ਖੀਵੀ ਲਹਿਰ ਬਣ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਪਰ ਜਦੋਂ ਤੁਸੀਂ ਉਦਾਸ ਮੂੰਹ ਨਾਲ ਇਹਦੇ ਵਿਚ ਤਕਦੇ ਹੋ, ਓਦੋਂ ਇਹਦੇ ਪਾਣੀ ਤੁਹਾਡੇ ਖਾਰੇ ਹੰਝੂਆਂ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਵਿਚ ਰਲਾ, ਤੁਹਾਡੀਆਂ ਰੁਨੀਆਂ ਅੱਖਾਂ ਵਿਚ ਨਵੀਂ ਮਿਠਾਸ ਭਰ ਦੋਂਦੇ ਹਨ।

ਬੁੱਢੀ ਮਾਂ ਭਾਵੇਂ ਅਜ ਤੁਹਾਡੇ ਘਰੋਗੀ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਕੋਈ ਅਮਲੀ ਹਿੱਸਾ ਨਹੀਂ ਪਾ ਸਕਦੀ, ਪਰ ਤੁਹਾਡੇ ਘਰ ਦੇ ਵਾਯੂ-ਮੰਡਲ ਨੂੰ ਸੁਖਾਵਾਂ ਬਣਾਨ ਵਿਚ ਉਹਦੇ ਪਿਆਰ, ਉਹਦੀਆਂ ਅਸੀਸਾਂ, ਉਹਦੀਆਂ ਗਲਵੱਕੜੀਆਂ, ਉਹਦੀਆਂ ਹਮਦਰਦੀਆਂ ਦਾ ਅਜੇ ਵੀ ਸਭ ਤੋਂ ਬਹੁਤਾ ਹਿੱਸਾ ਹੈ। ਏਸ ਹਿੱਸੇ ਦੀ ਵਿਡਿਤਣ ਦਾ ਪਤਾ ਤੁਹਾਨੂੰ ਓਦਨ ਲਗੇਗਾ, ਜਿਦਣ ਤੁਹਾਡੇ ਘਰ ਦੀ ਪਿਆਰਾਂ ਭਰੀ ਇਹ ਨੁੱਕਰ ਅਚਾਨਕ ਸੁੰਝੀ ਹੋ ਜਾਏਗੀ, ਤੇ ਆਪ-ਮੁਹਾਰੀਆਂ ਅਸੀਸਾਂ ਤੇ ਸ਼ੁਭ-ਇਛਾਵਾਂ ਦਾ ਸੋਮਾ ਸਕ ਜਾਏਗਾ।

ਓਦੋਂ ਤੁਹਾਨੂੰ ਉਹ ਦਿਨ ਯਾਦ ਆਉਣਗੇ, ਜਦੋਂ ਤੁਸੀਂ ਮਾਂ ਦੇ ਕਮਰੇ ਵੜਦੇ ਮੌ ਤੇ ਉਹਦੀਆਂ ਕਮਜ਼ੋਰ ਅੱਖਾਂ ਵਿਚੋਂ ਇਕ ਲਿਸ਼ਕ ਉਠਦੀ, ਤੇ ਜਦੋਂ ਕਦੇ ਤੁਹਾਡੇ ਦਿਲ ਦੇ ਦਰ ਖੁਲ੍ਹੇ ਹੁੰਦੇ ਸਨ, ਤੁਹਾਡੀ ਸਾਰੀ ਦੁਨੀਆਂ ਝਮ ਝਮ ਕਰਨ ਲਗ ਪੈਂਦੀ ਸੀ। ਨਿਰਬਲ ਬਾਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਇਕ ਗਲਵਕੜੀ ਉਠਦੀ ਤੇ ਤੁਹਾਡੇ ਅੰਗ ਅੰਗ ਵਿਚੋਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਥਕਾਵਟ ਕਢ ਲੈਂਦੀ ਸੀ।

ਤੁਹਾਡੇ ਤੇ ਤੁਹਾਡੇ ਹਰ ਖ਼ਤਰੇ ਵਿਚਕਾਰ ਬਾਹਾਂ ਪਾ ਦੇਣ ਵਾਲੀ ਮਾਂ ਜਦੋਂ ਤੁਰ ਜਾਏਗੀ, ਓਦੋਂ ਤੁਸੀਂ ਉਹਨਾਂ ਬੇ-ਵਟਾਂਦਰੇ, ਬੇ-ਮਿਕੋਚ ਤੇ ਬੇ-ਸ਼ਰਤ ਸ਼ੁਭ ਇਛਾਵਾਂ ਦੀ ਕਦਰ ਪਾ ਸਕੋਗੇ ਜਿਹੜੀਆਂ ਉਹਦੇ ਦਿਲੋਂ ਨਦੀ ਵਾਂਗ ਵਗਦੀਆਂ ਰਹਿੰਦੀਆਂ ਸਨ । ਜਿਉਣਾ ਭੀ ਇਕੋ ਵਾਰ ਤੇ ਮਾਂ-ਪਿਆਰ ਭੀ ਇਕੋ ਵਾਰ ! ਏਸ ਪਿਆਰ ਦਾ ਸੌਮਾ ਜਦੋਂ ਸੁਕ ਗਿਆ, ਇਹੋ ਜਿਹੇ ਪਿਆਰ ਦੀ ਕੋਈ ਲਹਿਰ ਤੁਹਾਡੇ ਜੀਵਨ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਚੁੰਮੇਗੀ। ਹੋਰ ਸਾਰ ਪਿਆਰ ਕਮਾਏ ਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ, ਢੂੰਡੇ ਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਮਾਂ-ਪਿਆਰ ਇਕ ਦਾਤ ਹੈ – ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਚਿਰ ਹੈ – ਹੈ – ਜਦੋਂ ਖੋਹੀ ਗਈ – ਫੇਰ ਇਹਦਾ ਕੋਈ ਬਦਲ ਨਹੀਂ।

ਏਸ ਦਾਤ ਦਾ ਲਾਭ, ਥੋੜਾ ਜਾਂ ਬਹੁਤਾ, ਲਗ ਭਗ ਸਾਰੇ ਬੱਚੇ ਉਠਾਂਦੇ ਹਨ; ਪਰ ਇਹਦਾ ਸਵਰਗੀ ਸੁਆਦ ਉਹੀ ਬੱਚਾ ਮਾਣਦਾ ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਬਾਹਰ ਜਾਂਦਿਆਂ ਮਾਂ ਦੀ ਅਸੀਸ ਮੰਗਦਾ ਤੇ ਬਾਹਰੋਂ ਆਇਆਂ ਮਾਂ ਦੇ ਗਲ ਬਾਹਾਂ ਪਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਹਦੇ ਕੋਲ ਬਹਿੰਦਾ, ਉਹਦੀਆਂ ਪਿਆਰ-ਉਮਡੀਆਂ ਅਖਾਂ ਵਿਚ ਤਕਦਾ ਹੈ, ਤੇ ਜਦੋਂ ਮਾਂ ਬੜੀ ਉਮੰਗ

ALL IN

Commence of the case

ਨਾਲ ਕਹਿੰਦੀ ਹੈ: "ਪੁਤ੍ਰ,ਕੋਈ ਚੰਗੀ ਜਿਹੀ ਗਲ ਸੁਣਾ!" ਤਾਂ ਸੋਚੀ ਨਹੀਂ ਪੈ ਜਾਂਦਾ ਕਿ ਸਿਆਸਤ ਮਾਂ ਨੇ ਸਮਝਣੀ ਨਹੀਂ,ਨਵੇਂ ਸਾਹਿਤ ਨਾਲ ਉਹਦੀ ਦਿਲਚਸਪੀ ਨਹੀਂ। ਉਸ ਨੇ ਮਾਂ ਦੀ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ ਇਕ ਉਮਰ ਬਿਤਾਈ ਹੈ – ਏਸ ਦੁਨੀਆਂ ਦੀਆਂ ਕਈ ਸੁਹਣੀਆਂ ਯਾਦਾਂ ਹਨ, ਜਦੋਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਉਹਦੀ ਮਾਂ ਦੀ ਚੰਗੀ ਮੋਕਲੀ ਥਾਂ ਹੁੰਦੀ ਸੀ, ਕਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮਾਂ ਨੇ ਔਖੇ ਦਿਨ ਬਹਾਦਰੀ ਨਾਲ ਕਟੇ ਸਨ, ਕਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਵਾਨ-ਵਿਧਵਾ ਨੇ ਖ਼ਾਨਦਾਨ ਦੀ ਇੱਜ਼ਤ ਸਾਂਭ ਕੇ ਰਖੀ ਸੀ; ਕਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਗੁਆਂਢੀਆਂ ਦੀ ਪ੍ਰਸੰਸਾ ਲਈ ਸੀ। ਉਹ ਦਿਨ ਚੇਤੇ ਕਰਾਂਦਾ ਹੈ ਜਦੋਂ ਮਾਂ ਨੇ ਆਪਣੇ ਸਾਰੇ ਗਹਿਣੇ ਵੇਚ ਕੇ ਉਹਨੂੰ ਕਾਲਜ ਘਲਿਆ ਸੀ। ਉਹ ਦਿਨ ਚੇਤੇ ਕਰਾਂਦਾ ਹੈ ਜਿਦਣ ਉਹਨੇ ਇਕ ਬੜਾ ਝੂਠ ਬੋਲਿਆ, ਤੇ ਸ਼ਰਮਿੰਦਗੀ ਦੇ ਮਾਰੇ ਮੌਤ ਪਿਆ ਮੰਗਦਾ ਸੀ – ਪਰ ਜਦੋਂ ਹੌਸਲਾ ਕਰਕੇ ਉਹਨੇ ਆਪਣੀ ਵੇਦਨਾ ਮਾਂ ਨੂੰ ਦਸ ਦਿਤੀ ਤੇ ਮਾਂ ਨੇ ਉਹਦੇ ਝੂਠ ਨੂੰ ਅਪਣਾ ਕੇ ਸਚ ਬਣਾ ਦਿਤਾ, ਨਾ ਪਿਓ ਨੂੰ ਤੇ ਨਾ ਭਰਾਵਾਂ ਨੂੰ ਉਹਦੇ ਝੂਠ ਦਾ ਕਦੇ ਪਤਾ ਲਗਾ।

ਮਾਵਾਂ ਦੀ ਅਖ਼ੀਰਲੀ ਮੰਗ ਇਹ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਆਪਣੇ ਪੁੜ੍ਹਾਂ ਦੇ ਹਥਾਂ ਵਿਚ ਅਖ਼ੀਰਲਾ ਸੁਆਸ ਲੈਣ; ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਆਪਣੇ ਬਚੇ ਦਾ ਦੁਖ ਨਾ ਸਹਿਣਾ ਪਵੇ। ਕੁਦਰਤੀ ਹੋਣੀ ਭੀ ਇਹੋ ਹੈ ਕਿ ਮਾਵਾਂ ਆਪਣੇ ਬਚਿਆਂ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਆਪਣੀ ਜੀਵਨ-ਪੰਧ ਮੁਕਾ ਲੈਣ। ਏਸ ਲਈ ਮਾਵਾਂ ਦਾ ਓੜਕ ਵਿਛੜ ਜਾਣਾ ਇਹੋ ਜਿਹੀ ਅਨ-ਹੋਣੀ ਗਲ ਨਹੀਂ ਕਿ ਇਹਨੂੰ ਅਸਹਿ ਸਦਮਾ ਸਮਝਿਆ ਜਾਏ। ਭਾਗਾਂ ਵਾਲੀਆਂ ਮਾਵਾਂ ਪੁੜ੍ਹਾਂ ਦੀ ਗੋਦ ਵਿਚ ਹੀ ਅੱਖਾਂ ਮੀਟਦੀਆਂ ਹਨ। ਪਰ ਪੁੜ੍ਹ ਜੇ ਅਮਿਟ ਹਸਰਤਾਂ ਦੇ ਕੌੜੇ ਹੰਝੂਆਂ ਤੋਂ ਬਚਣਾ ਲੋੜਦੇ ਹਨ, ਤਾਂ ਉਹ ਅਜ ਹੀ ਆਪਣੀ ਮਾਂ ਦੇ ਕੋਲ ਜਾ ਕੇ ਉਹਦੀਆਂ ਆਪਣੇ ਬਚਿਆਂ ਲਈ ਧੜਕੀਆਂ ਬਾਹਾਂ ਗਲ ਵਿਚ ਪਾ ਲੈਣ, ਉਹਦਾ ਚੁੰਮਣ ਆਪਣੇ ਮੱਥੇ ਤੇ ਮਹਿਸੂਸ ਕਰਨ। ਏਸ ਚੁੰਮਣ ਨਾਲੋਂ ਵਧੇਰ ਸੱਚਾ ਅਮਲ ਹੋਰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੇ ਕਦੇ ਨਹੀਂ ਵੇਖਿਆ।

ਪੁਤ੍ਰ ਆਪਣੀ ਮਾਂ ਨੂੰ ਇਹ ਦੱਸਣ ਦੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਲੈਣ ਕਿ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਬੇ-ਬਹਾ ਦੌਲਤ ਦੀ ਕਦਰ ਹੈ। ਇਹ ਠੀਕ ਹੈ, ਤੁਹਾਡੇ ਨੌਕਰ ਜਾਂ ਤੁਹਾਡੇ ਬਚੇ ਤੁਹਾਡੀ ਮਾਂ ਦੀ ਸੇਵਾ ਕਰਦੇ ਹਨ – ਤੁਸੀਂ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਮਾਂ ਦਾ ਨਿਰਾਦਰ ਨਹੀਂ ਕਰਨ ਦੇ ਦੇ । ਪਰ ਨਿਰਾ ਇਹ ਕਾਫ਼ੀ ਨਹੀਂ । ਤੁਹਾਡੀ ਮਾਂ ਨੇ ਤੁਹਾਡਾ ਕੰਮ ਕਦੇ ਕਿਸੇ ਕੋਲੋਂ ਨਹੀਂ ਸੀ ਕਰਾਇਆ । ਉਹਨੂੰ ਇਤਬਾਰ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸੀ ਕਿ ਉਹਦੇ ਨਾਲੋਂ ਚੰਗੇਰਾ ਕੋਈ ਤੁਹਾਡਾ ਕੰਮ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਤੁਸੀਂ ਕਹਾਣੀ ਸੁਣਨਾ ਚਾਹੁੰਦੇ ਸੌ, ਉਹਨੇ ਕਦੇ ਨਹੀਂ ਸੀ ਸੋਚਿਆ, ਉਹ ਕੀ ਸੁਣਾਵੇ ? ਉਹਨੂੰ ਪਤਾ ਹੁੰਦਾ ਸੀ, ਕਿਹੜੇ ਵੇਲੇ ਤੁਹਾਨੂੰ ਕਿਹੜੀ ਕਹਾਣੀ ਚੰਗੀ ਲਗਦੀ ਹੈ।

ਤੁਹਾਡੇ ਬਚੇ ਚੰਗੇ ਹਨ, ਤੁਹਾਡੇ ਯਾਰ ਦੋਸਤ ਵੀ ਤੁਹਾਡੀ ਮਾਂ ਦਾ ਆਦਰ ਕਰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਭੁੱਲੋਂ ਨਾ ਕਿ ਇਹ ਦੁਨੀਆਂ ਤੁਹਾਡੀ ਮਾਂ ਲਈ ਦਿਨੋਂ ਦਿਨ ਓਪਰੀ ਹੁੰਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਇਹਦੇ ਨਵੇਂ ਰਿਵਾਜ, ਇਹਦੇ ਨਵੇਂ ਚਾਲੇ, ਇਹਦੀਆਂ ਨਵੀਆਂ ਕਦਰਾਂ ਆਏ ਦਿਨ ਉਹਦੇ ਲਈ ਬੋ-ਪਛਾਣ ਹੁੰਦੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਤੁਹਾਡੇ ਜਵਾਨ ਹੁੰਦੇ ਜਾਂਦੇ ਬਚੇ ਬੁਢੀ ਦਾਦੀ ਦਾ ਆਦਰ ਤਾਂ ਕਰ ਸਕਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਉਹਦੇ ਨਾਲ ਗੱਲਾਂ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦੇ, ਨਾ ਉਹਦੀਆਂ ਗਲਾਂ ਸ਼ੌਕ ਨਾਲ ਸੁਣ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਸਿਰਫ਼ ਤੁਸੀਂ ਇਕੋ ਹੀ ਸਾਰੇ ਘਰ ਵਿਚ ਮਾਂ ਦੀ ਦੁਨੀਆਂ ਦਾ ਹਿੱਸਾ ਹੋ, ਜਿਸ ਹਿੱਸੇ ਨੂੰ ਉਹ ਚੰਗੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਪਛਾਣਦੀ ਹੈ,ਤੇ ਇਹਨੂੰ ਇਕੱਲਿਆਂ ਮਿਲਣ ਦੀਆਂ ਘੜੀਆਂ ਉਹ ਉਡੀਕਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ।

ਜੇ ਤੁਸਾਂ ਉਹਦੀਆਂ ਗੱਲਾਂ ਹੁੰਗਾਰਾ ਦੇ ਕੇ ਨਾ ਸੁਣੀਆਂ, ਜੇ ਤੁਸਾਂ ਆਪਣੀ ਹਥੀਂ ਮਾਂ ਨੂੰ ਪੱਖਾ ਨਾ ਝਲਿਆ, ਉਹਦੇ ਬਿਸਤਰੇ ਦੇ ਵਟ ਨਾ ਕਢੇ, ਤਾਂ ਇਕ ਦਿਨ ਤੁਸੀਂ ਏਸ ਮੌਕੇ ਨੂੰ ਤਰਸੋਗੇ, ਮਾਂ ਦੀਆਂ ਚੀਜ਼ਾਂ ਨਾਲ ਗੱਲਾਂ ਕਰੋਗੇ, ਚੀਜ਼ਾਂ ਨੂੰ ਗਲ ਨਾਲ ਲਾਓਗੇ, ਪਰ – ਪਰ...ਮਾਂ ਹੁਣ ਤੁਹਾਡੇ ਕਾਫ਼ਲੇ ਨਾਲ ਨਹੀਂ। ਤੁਸੀਂ ਓਸ ਪਿਆਰੇ ਸਰੀਰ ਦਾ ਆਪਣੀ ਹਥੀਂ ਸਸਕਾਰ ਕਰ ਦਿਤਾ, ਜਿਸ ਸਰੀਰ ਵਿਚੋਂ ਤੁਹਾਡਾ ਸਰੀਰ ਪੈਦਾ ਹੋਇਆ ਸੀ। ਤੁਸੀਂ ਮਾਂ ਦੇ ਫੁਲ ਚੁਣ ਲਿਆਏ। ਇਹਨਾਂ ਫੁਲਾਂ ਨੂੰ ਤੁਸੀਂ ਸਾਂਭ ਸਾਂਭ ਰਖਣਾ ਚਾਹਿਆ, ਇਹਨਾਂ ਉਤੇ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਤੁਸਾਂ ਆਪਣੇ ਬਾਗ਼ ਵਿਚੋਂ ਤੋੜ ਕੇ ਤਾਜ਼ਾ ਫੁਲ ਚਾੜੇ। ਪਰ ਤੁਸੀਂ ਮਾਂ ਦੇ ਫੁਲਾਂ ਨੂੰ ਬਹੁਤਾ ਚਿਰ ਆਪਣੇ ਕਬਜ਼ੇ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਰਖ ਸਕਦੇ। ਕੁਦਰਤ ਇਹਨਾਂ ਫੁਲਾਂ ਨੂੰ ਮੁੜ ਆਪਣੇ ਖੇੜੇ ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਲ ਕਰਨ ਲਈ ਵਾਪਸ ਮੰਗਦੀ ਹੈ। ਤੁਸੀਂ ਗੰਗਾ ਜੀ ਜਾਂ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਭਰ ਵਗਦੀ ਨਦੀ ਵਿਚ ਆਪਣੀ ਮਾਂ ਦੀ ਅਖ਼ੀਰਲੀ ਨਿਸ਼ਾਨੀ ਪਰਵਾਹ ਆਏ। ਓਸ ਵੇਲੇ ਤੁਹਾਨੂੰ ਜਾਪੇਗਾ, ਤੁਹਾਡਾ ਇਕ ਹਿੱਸਾ ਅਜ ਮਰ ਗਿਆ ਹੈ – ਤੁਸੀਂ ਜੀਵੋਗੇ, ਪਰ ਆਪਣੇ ਆਪ ਵਿਚ ਪਹਿਲੀ ਸਾਬਤੀ ਕਦੇ ਮਹਿਸੂਸ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕੋਗੇ।

ਪਰ ਜੇ ਤੁਸੀਂ ਉਹਨਾਂ ਵਿਰਲਿਆਂ ਵਿਚੋਂ ਹੋ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਆਪਣੀ ਮਾਂ ਦੇ ਅਖ਼ੀਰਲੇ ਸਾਲ ਸੁਖਾਵੇਂ ਬਣਾਨ ਵਿਚ ਰਤਾ ਕਸਰ ਨਹੀਂ ਛਡੀ ਤਾਂ ਤੁਹਾਡਾ ਮਨ ਹਸਰਤਾਂ ਤੋਂ ਖ਼ਾਲੀ ਸਦਾ ਏਊਂ ਹੀ ਮਹਿਸੂਸ ਕਰੇਗਾ, ਜਿਉਂ ਤੁਹਾਡੀ ਮਾਂ ਸਦਾ ਤੁਹਾਡੇ ਅੰਗ ਸੰਗ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ, ਤੇ ਜਿਸ ਦਿਨ ਤੁਸੀਂ ਏਸ ਦੁਨੀਆਂ ਉਤੇ ਆਪਣੀਆਂ ਅੱਖਾਂ ਮੀਟੋਗੇ ਤਾਂ ਮੁੜ ਇਕ ਵਾਰੀ ਆਪਣੀ ਮਾਂ ਦੀ ਸੁਖਾਂ-ਲੱਦੀ ਗੋਦ ਵਿਚ ਬਚਾ ਬਣਿਆ ਮਹਿਸੂਸ ਕਰੋਗੇ, ਤੇ ਤੁਹਾਨੂੰ ਮੌਤ ਡਰਾਉਣੀ ਨਹੀਂ, ਸੁਹਾਉਣੀ ਲਗੇਗੀ।



## ਕਲਾ ਤੇ ਉਹਦਾ ਕਰਤੱਵ

### DDDDDDDDDDDDD

ਕਲਾ ਦੇ ਅਰਥ ਭਿੰਨ ਭਿੰਨ ਕੀਤੇ ਤੁਹਾਨੂੰ ਲਭਣਗੇ: ਖ਼ੂਬਸੂਰਤੀ ਪੈਦਾ ਕਰਨ ਦਾ ਹੁਨਰ, ਹੁਲਾਸ ਲਿਆਉਣ ਦੀ ਜਾਚ। ਪਰ ਵਿਸ਼ਾਲ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਕਲਾ ਉਹ ਕੋਮਲ ਹੁਨਰ ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਮਨੁਖੀ ਦਿਲ ਦੇ ਅਣਗੰਵੇ ਗੀਤਾਂ, ਅਣਪੂਰੇ ਸੁਪਨਿਆਂ ਤੇ ਅਣਮਾਣੇ ਹੁਸਨਾਂ ਨੂੰ ਕਸਬੀ ਕਮਾਲ ਦੀ ਮਦਦ ਨਾਲ ਦਿਸਦੀਆਂ ਸ਼ਕਲਾਂ ਵਿਚ ਰੂਪਮਾਨ ਕਰਦਾ, ਅਪਰ ਅਪਾਰ ਕੁਦਰਤ ਨਾਲ ਮਨੁਖ ਦੀ ਵਾਕਫੀਅਤ ਵਧਾਂਦਾ, ਤੇ ਮਨੁਖ ਦੀਆਂ ਆਸਾਂ ਖੁਸ਼ੀਆਂ ਨੂੰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਬੁਨਿਆਦੀ ਕਦਰਾਂ ਨਾਲ ਜੋੜੀ ਰਖਦਾ ਹੈ।

ਕਲਾ ਬਾਰੇ ਕਈਆਂ ਦਾ ਖ਼ਿਆਲ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਅਮੀਰਾਂ ਦਾ ਦਿਲ-ਪਰਚਾਵਾ ਤੇ ਜਨ ਸਾਧਾਰਨ ਤੋਂ ਬਿਲਕੁਲ ਬੇ-ਵਾਸਤਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਆਮ ਲੋਕ ਬੁਤ, ਤਸਵੀਰਾਂ, ਕਿਤਾਬਾਂ ਆਦਿ ਖ਼ਰੀਦ ਨਹੀਂ ਸਕਦੇ।

ਪਰ ਹਕੀਕਤ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਕਲਾ ਦਾ ਸਾਰਾ ਵਾਸਤਾ ਹੀ ਜਨ-ਸਾਧਾਰਨ ਨਾਲ ਹੈ – ਅਖੌਤੀ ਅਮੀਰ ਇਸ ਤੋਂ ਬਿਲਕੁਲ ਵਾਂਝਿਆਂ ਹੁੰਦੇ ਹਨ

ਤਾਰਿਆਂ ਦੀ ਛਾਵੇਂ, ਮਾਪਿਆਂ ਦੀਆਂ ਅਬਰੂ-ਭਿੱਜੀਂਆਂ ਅਖਾਂ ਸਾਹਵੇਂ, ਸੰਦਲ-ਅਗਨੀ ਦੁਆਲੇ ਫਿਰਦੇ ਦੂਲ੍ਹੇ ਦੁਲਹਨ ਦੀ ਝਾਤੀ

9 É

ਵਿਚ ਕਿੰਨੀ ਕਲਾ ਹੈ! ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਬਿਜਲੀ ਬੱਤੀਆਂ ਨਾਲ ਚੁੰਧਿਆਏ ਸਾਇਬਾਨ ਹੇਠਾਂ, ਕਿਸੇ ਬੇਜੋੜ ਫ਼ਿਲਮੀ ਨਗ਼ਮਾਂ ਵਜਾਂਦੇ ਫੌਜੀ ਬੈਂਡ ਦੇ ਸ਼ੋਰੀਲੇ ਤਾਲ ਨਾਲ, ਬਾਂਹ ਵਿਚ ਬਾਂਹ ਪਾਈ ਆਉਂਦੇ ਸਿਵਿਲ-ਵਿਆਹੇ ਜੋੜੇ ਦੀ ਝਾਤੀ ਵਿਚ ਕਿੰਨਾ ਕੁਝ ਬੇ-ਕਲਾ ਹੈ! ਸਾਲੀਆਂ ਨੂੰ ਕਰੀਚੜੀਆਂ ਦੇ ਕੇ ਰੀਝਾਂ ਭਰੇ ਛੰਦ ਸੁਣਾਨ ਵਿਚ ਕਿੰਨੇ ਵਿਆਹਾਂ ਦਾ ਹੁਲਾਰਾ ਹੈ! ਤੇ ਸਬੰਧੀਆਂ ਸਾਹਮਣੇ ਮੁਖਲਾਹਣੇ, ਮੁਠ-ਖੋਲ੍ਹਾਣੇ ਤੇ ਗਾਨਾ-ਖੇਡਣ ਵਿਚ ਕਿੰਨੀ ਕਲਾ ਹੈ। ਬੰਨਿਆਂ ਉਤੋਂ ਸਿਠਣੀਆਂ ਦੀ ਮਿੱਠੀ ਵਾਛੜ ਹੇਠਾਂ ਸਨੇਹੀਆਂ ਹਥੋਂ ਭੋਜਨ ਪਾਣਾ ਕਿਹੋ ਜਿਹਾ ਸੁਪਨਾ ਹੈ। ਤੇ ਵਰਦੀਆਂ ਪਾਈ ਖ਼ਾਮੋਸ਼ ਹਰਲ ਹਰਲ ਕਰਦੇ ਬਹਿਰੇ ਖ਼ਾਨਸਾਮਿਆਂ ਦੀ ਮਸ਼ੀਨੀ ਸੇਵਾਦਾਰੀ ਵਿਚ ਕਿੰਨਾ ਅਕੇਵਾਂ ਹੈ।

ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਸਦੀਆਂ ਦੀ ਸੜਕ ਉਤੇ ਤੁਰੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਪਲ ਖਲੋਂਦੀ ਨਹੀਂ, ਭੋਰਾ ਭੌਂ ਕੇ ਤਕਦੀ ਨਹੀਂ – ਪਰ ਕਲਾ ਇਹਦੀ ਤਾਰੀਖ਼ ਸਮੇਂ ਦੇ ਪਟ ਉਤੇ ਹੂ-ਬਹੂ ਚਿਤਰਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਕਲਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਪੈਰ-ਚਿਤਰ ਹਨ। ਚਟਾਨਾਂ ਉਤੇ ਇਹਦੇ ਉਲੀਕੇ ਚਿੜ੍ਹ ਬੇਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਪੁਟੇ ਇਹਦੇ ਗਾਨੀਆਂ, ਟਿਕੇ, ਇਹਦੇ ਹਥਿਆਰਾਂ ਦੀਆਂ ਚਿੜ੍ਹੀਆਂ ਮੁਠਾਂ, ਇਹਦੇ ਸੁਹਾਗ ਸ਼ਿੰਗਾਰ ਸਭੋਂ ਇਹਦੇ ਸੁਆਦਾਂ ਤੇ ਸੁਪਨਿਆਂ ਦੀਆਂ ਬੋਲਦੀਆਂ ਫ਼ਿਲਮਾਂ ਹਨ। ਸਦੀਆਂ ਪਹਿਲੋਂ ਸਾਡੀ ਏਸ ਧਰਤੀ ਤੇ ਵਿਚਰਦੀ ਜਵਾਨੀ ਦੇ ਪਿਆਰਾਂ, ਬੁਢਾਪੇ ਦੀਆਂ ਹਸਰਤਾਂ, ਬਚਪਨ ਦੀਆਂ ਤਾਂਘਾਂ ਦੇ ਹੂ-ਬਹੂ ਨਕਸ਼ੇ ਸਾਡੇ ਅਜੈਬ-ਘਰਾਂ ਦੀਆਂ ਛਤਾਂ ਹੇਠ ਬੀਤੇ ਨੂੰ ਭਵਿਖ ਦੀਆਂ ਅਖਾਂ ਵਿਚ ਲਿਸ਼ਕਾਂਦੇ ਹਨ। ਇਹ ਕਰਿਸ਼ਮਾ ਕਲਾ ਦਾ ਹੈ,ਜਿਹੜੀ ਆਪ ਮੁਹਾਰੀ ਮਨੁਖੀ ਦਿਲ ਦੀਆਂ ਡੂੰਘਾਈਆਂ ਦੇ ਅਕਸ ਮਨੁਖ ਦੇ ਕਦਮ ਕਦਮ ਤੇ ਉਕਰਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਕਲਾ ਨੂੰ ਅਮੀਰਾਂ ਦਾ ਸ਼ੁਗ਼ਲ ਸਮਝਣਾ ਕਲਾ ਤੋਂ ਬਿਲਕੁਲ ਬੇ-ਪਛਾਣ ਹੋਣਾ ਹੈ । ਅਮੀਰਾਂ ਦੇ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਵਿਰਲੀ ਹੀ ਕੋਈ ਅਜਿਹੀ ਅਦਾ ਹੈ ਜਿਹੜੀ ਕਲਾ ਦੇ ਪ੍ਰਗਟਾਣ ਯੋਗ ਹੋਵੇ। ਕਲਾ ਦੇ ਪਾਤਰ ਮੌਟਰ-ਕਿਸ਼ਤੀਆਂ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਕਚੇ ਘੜਿਆਂ ਤੇ ਤਰਦੇ ਹਨ।

ਇਹ ਖ਼ਿਆਲ ਵੀ ਉਕਾ ਗ਼ਲਤ ਹੈ ਕਿ ਕਲਾ ਅਮੀਰਾਂ ਦੀ ਕਦਰਦਾਨੀ ਉਤੇ ਪਲਦੀ ਹੈ। ਅਮੀਰ ਸ਼ੁਰੂ ਤੋਂ ਕਲਾ ਦੇ ਵਿਰੋਧੀ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਸੌ ਚਾਲਾਂ ਖੇਡ ਕੇ ਇਹ ਕਲਾ-ਸੁਆਦ ਪ੍ਰਚਲਤ ਨਹੀਂ ਹੋਣ ਦੇਂਦੇ। ਸਸਤੇ ਰਾਗਾਂ, ਸਸਤੀਆਂ ਤਸਵੀਰਾਂ, ਸਸਤੀਆਂ ਕਿਤਾਬਾਂ ਨੂੰ ਸਰਪ੍ਰਸਤੀ ਦੇ ਕੇ ਇਹ ਅਸਲੀ ਕਲਾ ਦੇ ਵਿਰੋਧੀ ਧੜੇ ਖੜਿਆਂ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਹ ਵਿਕਟਰ ਹਿਊਗੋਆਂ ਨੂੰ ਕੈਦ ਕਰਦੇ, ਇਬਸਨਾਂ ਨੂੰ ਜ਼ਲੀਲ ਕਰਦੇ ਤੇ ਰੈਮਬਰਾਂਟਾਂ ਨੂੰ ਭੁਖਿਆਂ ਮਾਰਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਜਦੋਂ ਲੋਕ ਇਹਨਾਂ ਨੂੰ ਜੇਲ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕਢ ਕੇ ਦਿਲਾਂ ਦੇ ਤਖ਼ਤ ਉਤੇ ਬਿਠਾ ਲੈਂਦੇ ਹਨ, ਤਾਂ ਇਹ ਅਮੀਰ ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਤਸਵੀਰਾਂ ਤੇ ਹਥ-ਲਿਖਤਾਂ ਨੂੰ ਲਖਾਂ ਰੁਪਈਆਂ ਨਾਲ ਖ਼ਰੀਦ ਕੇ ਆਪਾ-ਵਿਖਾਲੇ ਦੇ ਨਵੇਂ ਮਿਆਰ ਕਾਇਮ ਕਰਨਾ ਚਾਂਹਦੇ ਹਨ।

ਕਲਾ ਮਨੁਖੀ ਦਿਲ ਦੀ ਜ਼ਬਾਨ ਹੈ, ਇਹਦੇ ਬਿਨਾਂ ਮਨੁਖੀ ਦਿਲ ਗੁੰਗਿਆਂ ਵਾਂਗ ਬੇ-ਤੌਰ ਭੌਰ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਨਸਾਨ ਤੇ ਹੈਵਾਨ ਵਿਚ ਫ਼ਰਕ ਸਿਰਫ਼ ਕਲਾ ਦਾ ਹੈ। ਹੁਣ ਭੀ ਧਰਤੀ ਦੇ ਕਈ ਥਾਵਾਂ ਤੇ ਮਨੁਖੀ ਨਕਸ਼ਾਂ ਵਾਲੇ ਬੰਦੇ ਵਸਦੇ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਅਜੇ ਕਲਾ ਦੀ ਕਰਾਮਾਤ ਪ੍ਰਾਪਤ ਨਹੀਂ ਹੋਈ, ਉਹ ਮਨੁਖੀ ਨਕਸ਼ਾਂ ਵਾਲੇ ਹੈਵਾਨ ਹਨ।

ਕਲਾ ਕੌਮਾਂ ਤੇ ਯੂਗਾਂ ਦਾ ਜੀਵਨ ਚਰਿਤ੍ਰ ਹੈ। ਕੌਮਾਂ ਤੇ ਯੂਗ ਪੁਰਾਣੀਆਂ ਫ਼ੌਜੀ ਜਿਤਾਂ ਤੋਂ ਯਾਦ ਨਹੀਂ ਕੀਤੇ ਜਾਂਦੇ, ਜਿਤਾਂ ਦੇ ਨਿਸ਼ਾਨ ਮਿਟ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਪਧਰ ਦੀ ਉਚਾਈ ਜਾਂ ਨੀਵਾਣ ਦਾ ਨਾਪ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਕਲਾ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਕਲਾ ਉਹ ਢਾਂਚਾ ਹੈ ਜਿਦ੍ਹੇ ਵਿਚੋਂ ਲੰਘਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਸ਼ਕਲਾਂ ਧਾਰਦੀ, ਨਿਤ ਨਵੇਂ ਢਾਂਚੇ ਵਰਤਦੀ ਤੇ ਪੁਰਾਣੇ ਸਪ ਦੀ ਕੂੰਜ ਵਾਂਗ ਆਪਣੇ ਪੈਰ-ਚਿਤ੍ਰਾਂ ਤੇ ਖਲਾਰਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਹਨਾਂ ਢਾਂਚਿਆਂ ਤੋਂ ਆਉਣ ਵਾਲੀਆਂ ਨਸਲਾਂ ਬੀਤੀਆਂ ਦੇ ਹੁਲੀਏ ਪਛਾਣਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਹ ਕਲਾ ਦਾ ਬੜਾ ਮਹਾਨ ਕਰਤੱਵ ਹੈ : ਬੇ-ਸ਼ਕਲ ਜੀਵਨ ਸ਼ਕਤੀ ਨੂੰ ਮਨ ਭਾਉਂਦੀਆਂ ਸ਼ਕਲਾਂ ਵਿਚ ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਨਾ। ਤਿੰਨ ਦਰਿਸ਼ਟਾਂਤ ਕਲਾ ਦੇ ਏਸ ਕਰਤੱਵ ਦਾ ਨਿਰਣਾ ਕਰਾਣ ਵਿਚ ਸਹਾਇਤਾ ਦੇਣ ਲਈ ਦਿਤੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ:-

੧. ਸਾਡੇ ਘਰ ਦੇ ਨੇੜੇ ਅਨੇਕਾਂ ਹਰੇ ਭਰੇ ਬ੍ਰਿਛ ਹਨ। ਅਸਾਂ ਕਈ ਵਾਰੀ ਉਹ ਤਕੇ, ਕਈਆਂ ਦੀ ਛਾਵੇਂ ਅਸੀਂ ਬੈਠੇ – ਪਰ ਕਦੇ ਕਿਸੇ ਉਚੇਚੀ ਸੁੰਦਰਤਾ ਦਾ ਅਨਭਵ ਸਾਨੂੰ ਨਾ ਹੋਇਆ। ਇਕ ਸੁਚੱਜੇ ਕਲਾ-ਕਾਰ ਸਾਡੇ ਕੋਲ ਆ ਕੇ ਕੁਝ ਚਿਰ ਰਹੇ, ਉਹਨਾਂ ਇਕ ਤਸਵੀਰ ਚਿੜ੍ਹੀ ਜਿਦ੍ਹੇ ਵਿਚ ਇਹਨਾਂ ਵਿਚੋਂ ਸਿਰਫ਼ ਦੋ ਚਾਰ ਬ੍ਰਿਛ ਤੇ ਇਕ ਮਿਟਿਆਲਾ ਰਸਤਾ ਹੈ। ਪਰ ਕਿਹੋ ਜਿਹੀ ਖ਼ੂਬਸੂਰਤੀ ਦਾ ਟੁਕੜਾ ਉਹ ਸਾਧਾਰਨ ਝਾਤੀ ਵਿਚੋਂ ਤੋੜ ਲਿਆਏ। ਇਹ ਚਿੜ੍ਹ ਮੇਰੇ ਕਮਰੇ ਵਿਚ ਟੰਗਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਤੇ ਵੇਖਣ ਵਾਲੇ ਇਹਨੂੰ ਕਸ਼ਮੀਰ ਜਾਂ ਸਵਿਟਜ਼ਰਲੈਂਡ ਦਾ ਕੋਈ ਨਜ਼ਾਰਾ ਸਮਝਦੇ ਹਨ, ਤੇ ਜਦੋਂ ਮੈਂ ਦਸਦਾ ਹਾਂ, ਕਿ ਮੇਰੇ ਘਰ ਦੇ ਨੇੜੇ ਦਾ ਇਕ ਦਰਿਸ਼ ਹੈ ਤਾਂ ਉਹ ਹੈਰਾਨ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ।

ਕਲਾ ਦਾ ਕਰਤਵ ਹੈ, ਬੇ-ਨਕਸ਼ ਦੜੇ ਵਿਚੋਂ ਮੋਤੀਆਂ ਵਰਗੇ ਦਾਣੇ ਚੁਣ ਕੇ ਖ਼ੂਬਸੂਰਤੀ ਨੂੰ ਪ੍ਰਤੱਖ ਕਰਨਾ, ਤੇ ਖ਼ੂਬਸੂਰਤੀ ਦੀ ਨਵੀਂ ਸੋਝੀ ਨਾਲ ਸਾਧਾਰਨ ਆਲੇ ਦੁਆਲੇ ਵਿਚ ਨਵੇਂ ਅਰਥ ਦਰਸਾਣਾ।

੨. ਵਡੇ ਕਲਾਕਾਰਾਂ ਦੇ ਕੰਮਾਂ ਦੀ ਨੁਮਾਇਸ਼ ਅਸੀਂ ਮੂਰਤ-ਮੰਦਿਰਾਂ ਵਿਚ ਵੇਖਣ ਜਾਂਦੇ ਹਾਂ। ਸਡੌਲ, ਸੁਹਣਾ ਤੇ ਅਮੀਰ ਪੁਸ਼ਾਕ ਨਾਲ ਫਬਿਆ ਚਿਹਰਾ ਕੋਈ ਵਿਰਲਾ – ਬਹੁਤੇ ਯਤੀਮਾਂ, ਵਿਛੜਿਆਂ, ਫਾਂਸੀ ਤੇ ਲਟਕਿਆਂ, ਆਹਾਂ ਭਰਦਿਆਂ, ਡੁਲ੍ਹਦੇ ਅਰਮਾਨਾਂ ਤੇ ਅਣਵਗੇ ਅਥਰੂਆਂ ਦੇ ਚਿੜ੍ਰ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਇਕ ਕਲਾਕਾਰ ਦੀ ਪ੍ਰਸਿਧ ਤਸਵੀਰ ਬੁਢੀ ਇਸੜ੍ਰੀ ਹੈ, ਜਿਦ੍ਹੇ ਮੂੰਹ ਵਿਚ ਕੋਈ ਦੰਦ ਨਹੀਂ।

ਕਲਾ ਦਾ ਕਰਤੱਵ ਹੁਸੀਨ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਚਿਤ੍ਰਕਾਰੀ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਅਕਹਿ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਤਰਜਮਾਨੀ ਵੀ ਹੈ। ਬੇ-ਦੰਦ ਬੁਢੀ ਇਸਤ੍ਰੀ ਦੀਆਂ ਕਿਰਨਮ ਕਿਰੀਆਂ ਆਸਾਂ ਤੇ ਉਹਦੇ ਗੁਆਚੇ ਸੁਪਨਿਆਂ ਨੂੰ ਚੁਣ ਪੁੰਝ ਕੇ ਨਿਖਾਰਨਾ ਵੀ ਏਸੇ ਦਾ ਕਰਤੱਵ ਹੈ।

੩. ਨਜ਼ਾਮ ਹੈਦਰਬਾਦ ਦੁਨੀਆਂ ਦਾ ਸਭ ਤੋਂ ਅਮੀਰ ਆਦਮੀ ਹੈ, ਮਾਰਗਨ ਤੇ ਫੋਰਡ, ਬਿਰਲੇ ਤੇ ਦਾਲਮੀਏ, ਟਾਟੇ ਤੇ ਬਾਟੇ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਚੋਣਵੇਂ ਧਨਾਡ ਵਪਾਰੀ ਹਨ। ਲਖਾਂ ਕਰੋੜਾਂ ਟਬਰਾਂ ਦੀ ਤਕਦੀਰ ਇਹਨਾਂ ਦੀ ਹਥੇਲੀ ਵਿਚ ਮੀਟੀ ਮੀਟੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਇਹਨਾਂ ਦੀ ਆਮਦਨ ਸਾਲਾਨਾ ਨਹੀਂ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਗਿਣੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਕਈਆਂ ਦੀ ਹਰ ਮਿੰਟ ਦੀ ਆਮਦਨ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਵੀ ਸੁਣਦੇ ਹਾਂ। ਫ਼ੋਚ, ਆਈਜ਼ਨਹਾਰ ਮਾਂਟਗੁਮਰੀ ਮਸ਼ਹੂਰ ਜਰਨੈਲ ਹਨ। ਇਹਨਾਂ ਬੜੀਆਂ ਲੜਾਈਆਂ ਜਿਤੀਆਂ ਤੇ ਮਾਰਕੇ ਮਾਰੇ ਹਨ। ਪਰ ਦੁਨੀਆਂ ਕੇਡੀ ਛੇਡੀ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਭੁਲ ਗਈ ਹੈ, ਤੇ ਕਿਸੇ ਮੁਲਕ ਵਿਚ ਭੀ ਉਹਨਾਂ ਲਈ ਉਹ ਹਲੂਣੇ ਦੇਣ ਵਾਲਾ ਪਿਆਰ ਨਹੀਂ ਉਠਦਾ ਜਿਹੜਾ ਕਿਸੇ ਟਾਲਸਟਾਏ, ਕਿਸੇ ਵਾਲਟ ਵਿਟਮੇਨ, ਕਿਸੇ ਗੋਰਕੀ, ਕਿਸੇ ਟੈਗੋਰ, ਕਿਸੇ ਸ਼ੈਕਸਪੀਅਰ, ਕਿਸੇ ਪਾਲ ਰਾਜਸਨ, ਕਿਸੇ ਸੁਭ ਲਖਸ਼ਮੀ; ਕਿਸੇ ਉਦੇ ਸ਼ੰਕਰ, ਕਿਸੇ ਸਹਿਗਲ, ਕਿਸੇ ਓਂਕਾਰ ਨਾਥ ਲਈ ਠਾਠਾਂ ਮਾਰਦਾ ਹੈ। ਲੋਕ, ਹਰ ਮੁਲਕ ਹਰ ਕੌਮ ਦੇ ਲੋਕ, ਇਹਨਾਂ ਸਾਹਮਣੇ ਐਊਂ ਖਲੋਂਦੇ ਹਨ, ਜਿਉਂ ਆਪਣੇ ਦਿਲਾਂ ਦੇ ਬਾਦਸ਼ਾਹਾਂ ਸਾਹਮਣੇ।

ਤੀਜੇ ਦਰਿਸ਼ਟਾਂਤ ਵਿਚ ਕਲਾ ਦੇ ਕਰਤੱਵ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਹੈ। ਕਲਾ ਦਾ ਕਰਤਵ ਧੜਕਦੇ ਨਾਚਾਂ ਸੁੰਦਰ ਚਿਤ੍ਰਾਂ, ਸੁਰੀਲੀਆਂ ਸੁਰਾਂ ਤੇ ਸਡੌਲ ਬੁਤਾਂ ਨਾਲ, ਅੱਕੇ ਬਕੇ ਦਿਲਾਂ ਵਿਚ ਹੁਲਾਸ ਦੀ ਲਹਿਰ ਦੁੜਾਨਾ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਸਗੋਂ ਮਨੁਖੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਕੁਦਰਤੀ ਕਦਰਾਂ ਤੋਂ ਦੂਰ ਨਾ ਜਾਣ ਦੇਣਾ ਹੈ। ਕਲਾ-ਵਿਹੂਣੇ ਚਾਤਰ ਦੌਲਤ ਦੇ ਢੇਰ ਇਕੱਠੇ ਕਰ ਲੈਂਦੇ, ਤੇ ਇਹਨਾਂ ਢੇਰਾਂ ਨਾਲ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਸੌਦੇ ਕਰਨ ਦੀ ਗੁਸਤਾਖ਼ੀ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਕਈ ਸੇਠ ਉਮਰ ਦੇ ਤੀਹਵੇਂ ਚਾਲੀਵੇਂ ਪੰਜਾਹਵੇਂ, ਸਠਵੇਂ ਵਰ੍ਹੇ ਵਿਚ ਨਵੀਂ ਪਤਨੀ ਖ਼ਰੀਦ ਲਿਆਉਂਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਕਲਾਕਾਰ ਇਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਸੁੰਦਰ ਪਰ

ਅਣਜਿਤੀਆਂ ਇਸਤ੍ਰੀਆਂ ਨੂੰ ਕੰਡਹਿਲੀਆ ਵਾੜਾਂ ਵਲਗਣਾਂ ਨਾਲ ਪਿੰਡਾ ਛਿਲਾ ਕੇ ਆਪਣੀ ਪ੍ਰੇਮਿਕਾ ਦੀ ਇਕ ਝਾਤੀ ਲੈਣ ਵਾਲੇ ਪ੍ਰੇਮੀ ਦੀਆਂ ਨਜ਼ਰਾਂ ਵਿਚ ਬੇ-ਖਿਚ ਬੁਨਿਆਦੀ ਕਦਰਾਂ ਪ੍ਰਚਲਤ ਰਖਦਾ ਹੈ।

ਧਨੀ ਲੋਕ ਸੋਨੇ ਨੂੰ ਪ੍ਰਧਾਨ ਬਣਾ ਕੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਅਸਲੀ ਦੌਲਤਾਂ ਨੂੰ ਨਿਗੂਣਾ ਵਖਾਣ ਦੇ ਆਹਰ ਵਿਚ ਜੁਟੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਦੋਸਤੀਆਂ, ਮੁਹਬਤਾਂ, ਹਮਦਰਦੀਆਂ ਤੇ ਹੁਸਨਾਂ ਨੂੰ ਸੋਨੇ ਨਾਲ ਤੋਲਣ ਦਾ ਰਿਵਾਜ ਦਲਾ ਕੇ ਅਣਮੁਲੀਆਂ ਸਿਫ਼ਤਾਂ ਮੁਲ ਲੈਣ ਦੀ ਹਿਮਾਕਤ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਕਲਾ ਕੁਦਰਤ ਦੇ ਬੇਅੰਤ ਭੰਡਾਰ ਵਿਚੋਂ ਨਵੀਆਂ ਖ਼ੂਬਸੂਰਤੀਆਂ ਢੂੰਡ ਭਾਲ ਕੇ ਜਜ਼ਬਾਤੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਨਿਤ ਨਵੀਂ ਅਮੀਰੀ ਲਿਆ ਉਛਾਲਦੀ ਹੈ, – ਜਿਦ੍ਹੇ ਸਾਹਮਣੇ ਧਨੀਆਂ ਦੇ ਜਵਾਹਰਾਂ ਮੋਤੀਆਂ ਦੀ ਮਹਤਤਾ ਕੌਡੀਆਂ ਜਿੰਨੀ ਭੀ ਨਹੀਂ ਦਿਸਦੀ। ਇਹੀ ਕਾਰਨ ਹੈ ਕਿ ਗ਼ੁਲਾਮ ਲੋਕ ਧਨੀਆਂ ਕੋਲੋਂ ਡਰਦੇ ਹਨ, ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਈਨਾਂ ਮੰਨਦੇ ਹਨ, ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਖ਼ੁਸ਼ਾਮਦ ਕਰਦੇ ਹਨ – ਪਰ ਜਫੀਆਂ ਕਲਾਕਾਰਾਂ ਨੂੰ ਪਾਂਦੇ ਹਨ, ਦਿਲ ਦੇ ਭੇਤ ਕਲਾਕਾਰਾਂ ਅਗੇ ਹੀ ਖੋਲ੍ਹਦੇ ਹਨ।

ਕਲਾ ਦਾ ਮੁਖ ਕਰਤੱਵ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਮਨੁਖੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਮੂਲ ਮੰਤਵ ਨਾਲ ਇਕ – ਮਿਕ ਰਖਣਾ ਤੇ ਉਹਨੂੰ ਇਸ ਮੰਤਵ ਦੇ ਪੂਰਾ ਕਰਨ ਲਈ ਵਧ ਤੋਂ ਵਧ ਪੇਰਨਾ ਹੈ।

ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਮੂਲ ਮੰਤਵ ਲਾ-ਮਹਿਦੂਦ ਦੀਆਂ, ਹਦਾਂ ਵਿਚੋਂ ਮੁਸ਼ੱਕਤ ਰਾਹੀਂ ਹਰ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਹੁਸਨ ਤੇ ਹਰ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਦੌਲਤ ਕਲਾਵੇ ਭਰ ਭਰ ਲਿਆ ਕੇ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਅਸਲੀ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਅਮੀਰ ਬਣਾਨਾ ਹੈ – ਇਕ ਜਮਾਤ ਦੇ ਮਨੁਖਾਂ ਨੂੰ ਨਹੀਂ, ਇਕ ਕੌਮ ਜਾਂ ਇਕ ਮੁਲਕ ਦੇ ਮਨੁਖਾਂ ਨੂੰ ਨਹੀਂ, ਸਾਰੀ ਧਰਤੀ ਦੇ ਸਾਰੇ ਮਨੁਖਾਂ ਨੂੰ।

री

री

हि

र

19

ਮੁਸ਼ੱਕਤ – ਮਨੁਖ ਦੇ ਆਪਣੇ ਹਥਾਂ ਦੀ ਮੁਸ਼ੱਕਤ – ਵਿਚ ਉਹ ਜਾਦੂਗਰੀ ਹੈ, ਜਿਹੜੀ ਕੁਦਰਤ ਦੇ ਜਾਂਗਲੀ ਫੁਲ, ਬੂਟਿਆਂ, ਪਨੀਰੀਆਂ ਨੂੰ ਗਾਚੀਆਂ ਕਰ ਕੇ ਲਿਆਉਂਦੀ ਤੇ ਮਨੁਖੀ ਬਾਗ਼ ਬਗ਼ੀਚੇ ਮਹਿਕਾਂਦੀ ਤੇ ਖੇਤ ਉਗਾਂਦੀ ਹੈ; ਕੁਦਰਤ ਦੇ ਹੜਦੇ ਪਾਣੀਆਂ ਨਾਲ ਬਲ ਬਰੇਤੀਆਂ ਸੈਰਾਬ ਕਰਦੀ ਤੇ ਹਨੇਰੇ ਕੋਨਿਆਂ ਵਿਚ ਬਿਜਲੀਆਂ ਲਿਸ਼ਕਾਂਦੀ ਹੈ, ਤੇ ਪ੍ਰਮਾਣੂ ਵਿੱਚੋਂ ਯੁਗਾਂ ਦੀ ਸ਼ਕਤੀ ਸੁਤੰਤਰ ਕਰ ਕੇ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਕੁਦਰਤ ਦਾ ਸ਼ਹਿਨਸ਼ਾਹ ਬਣਾ ਸਕਦੀ ਹੈ।

ਏਸ ਜਾਦੂ ਭਰੀ ਮੁਸ਼ੱਕਤ ਨਾਲ ਮਨੁਖਾਂ ਦਾ ਰਿਸ਼ਤਾ ਸਹੀ ਰਖਣਾ ਕਲਾ ਦਾ ਮੁਖ ਕਰਤੱਵ ਹੈ। ਧਨ ਦੇ ਉਪਾਸ਼ਕਾਂ ਨੇ ਕੁਦਰਤ ਦੀ ਬੇਅੰਤ ਦੋਲਤ ਨੂੰ ਅਪਣਾਨ ਦਾ ਇਕੋ ਇਕ ਭੱਦਾ ਢੰਗ ਕਿਆਸ ਕੀਤਾ ਹੈ:... ਤਿਜਾਰਤ ਨਾਲ ਲੋਕਾਂ ਦਾ ਕਮਾਇਆ ਧੰਨ ਆਪਣੇ ਕਬਜ਼ੇ ਵਿਚ ਕਰਨਾ ਤੇ ਜਾਇਦਾਦਾਂ ਬਣਾਨਾ। ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਮਾਣਨ ਦਾ ਢੰਗ ਭੀ ਘਟ ਭੱਦਾ ਨਹੀਂ – ਸਿਰਫ਼ ਆਪਣੀਆਂ ਵੇਖਣ, ਸੁਣਨ, ਸੁੰਘਣ, ਛੁਹਣ ਤੇ ਸੁਆਦ ਲੈਣ ਦੀਆਂ ਸੁਰਤੀਆਂ ਨੂੰ ਸੰਤੁਸ਼ਟ ਰਖਣਾ। ਪਰ ਇਹਨਾਂ ਸੁਰਤੀਆਂ ਦੀ ਸੁਤੰਸ਼ਟਤਾ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ "ਕੰਮ ਕਰਨ, ਪਿਆਰਨ ਤੇ ਸੁਹਣੇਰੇ ਕਲ ਲਈ ਸੰਗਰਾਮ ਕਰਨ ਲਈ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਪ੍ਰੇਰੀ ਰਖਣਾ" ਕਲਾ ਦਾ ਕਰਤੱਵ ਹੈ। ਧਨ ਇਕਠਾ ਕੀਤਿਆਂ ਮਨੁਖ ਅਮੀਰ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ – ਅਮੀਰੀ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ ਨਿਤ ਨਵੀਆਂ ਖ਼ੂਬਸੂਰਤੀਆਂ ਪੈਦਾ ਕਰਨ ਤੇ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਅਪਣਾਨ ਵਿਚ ਹੈ।

ਕਲਾ ਦੇ ਕਰਤੱਵ ਦਾ ਇਕ ਭਾਗ ਮਨੁਖ ਦੇ ਅਣਗੰਵੇ ਗੀਤਾਂ ਤੇ ਅਣ-ਪੂਰੇ ਸੁਪਨਿਆਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਨਾ ਹੈ, ਪਰ ਇਹਦਾ ਦੂਜਾ ਤੇ ਮੁਖ ਭਾਗ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਉਸ ਨਜ਼ਾਮ ਲਈ ਪ੍ਰੇਰਨਾ ਹੈ ਜਿਦ੍ਹੇ ਵਿਚ ਬਹੁਤਿਆਂ ਦੇ ਗੀਤ ਅਣ-ਗੰਵੇ ਤੇ ਸੁਪਨੇ ਅਣ-ਪੂਰੇ ਨਹੀਂ ਰਿਹਾ ਕਰਨਗੇ।

ਕਲਾ ਮਨੁਖ ਨਾਲੋਂ ਕੋਈ, ਬਾਹਰੀ ਸ਼ਕਤੀ ਨਹੀਂ – ਉਹਦੇ ਆਪਣੇ ਹੀ ਦਿਲ ਦੀ ਜ਼ਬਾਨ ਹੈ। ਏਸ ਲਈ ਜਿਉਂ ਜਿਉਂ ਮਨੁਖ ਆਪਣੀ ਤਾਰੀਖ਼ ਨੂੰ ਸਮਝਦਾ ਤੇ ਆਪਣੇ ਭਵਿਖ ਲਈ ਸੂਝਵਾਨ ਹੁੰਦਾ ਜਾਏਗਾ, ਤਿਉਂ ਤਿਉਂ ਉਹਦੇ ਦਿਲ ਦੀ ਜ਼ਬਾਨ ਅਸਰ ਤੇ ਤਾਕਤ ਨਾਲ ਭਰਦੀ ਜਾਏਗੀ, ਤੇ ਫੋਰ ਇਹ ਸਿਰਫ਼ ਆਪਣੀ ਹੁਸਨ ਤਾਂਘ ਦਾ ਹੀ ਮਾਣ ਨਹੀਂ ਕਰਦਾ ਰਹੇਗਾ, ਸਗੋਂ ਹੁਸਨ ਨੂੰ ਪੈਦਾ ਕਰਨ, ਜਿਤਣ ਤੇ ਅਪਣਾਨ ਦੇ ਭਰੋਸੇ ਨਾਲ ਧੜਕੇਗਾ, ਤੇ ਮਨੁਖ ਮੰਤਵ ਤੋਂ ਦੂਰ ਖੜਨ ਵਾਲੀਆਂ ਚਾਲਾਂ ਦੇ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਲੜਨ ਮਰਨ ਦੀ ਦਲੇਰੀ ਪੈਦਾ ਕਰੇਗਾ। ਫੋਰ ਇਹਦੀ ਕਲਾ ਵਿਚ ਜੋਬਨ ਆਵੇਗਾ, ਤੇ ਜੋਬਨਾਈ ਕਲਾ ਜਨ ਸਾਧਾਰਨ ਦੇ ਨਿਰੇ ਦਿਲ ਹੀ ਨਹੀਂ ਹੁਲਸਾਏਗੀ, ਭੌਲੇ ਭੀ ਫੜਕਾਏਗੀ, ਤੇ ਮੁਸ਼ੱਤਕ ਨੂੰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਸਿਰਜਨਹਾਰ ਯਕੀਨੀ ਕਰਾਏਗੀ।



ਨ, ਨੂੰ ਖ਼

ינו

Jરે

5ुंध

# ਸਰਹਦ ਉਤੇ ਖਲੌਤੇ ਸਾਜਨ!

# 

੧੯੪੭ ਦੇ ਮਿਲੇ, ਮੁੜ-ਮਿਲਣੀ ਲਈ ਅਖਾਂ ਮਲਦੇ, ਨੂੰ ਤੁਸਾਂ ਹੱਦ ਉਤੇ ਆਉਣ ਲਈ ਲਿਖਿਆ। ਪਰ ਖ਼ਤ ਤੁਹਾਡਾ ਚੋਟੀ ਤਕਦੀਰ ਦੇ ਢਏ ਚੜ ਗਿਆ।

ਤੁਸੀਂ ਆਏ। ਦਿਨ ਢਲੇ ਤੀਕ ਸੜਕ ਦੀ ਸੋਧ ਵਿਚੋਂ ਮੇਰੇ ਝੌਲੇ ਵਿੰਹਦੇ ਰਹੇ। – ਪਰ ਮੈਂ ਨਾ ਆਇਆ। ਭੌਂ ਭੌਂ ਤਕਦੇ, ਓੜਕ, ਤੁਸੀਂ ਮੁੜ ਗਏ।

ਜੀਕਨ ਮੈਨੂੰ ਖਿਝਾਣ ਲਈ, ਕਈ ਦਿਨਾਂ ਮਗਰੋਂ ਚਾਂਭਲੀ ਤਕਦੀਰ ਨੇ ਖ਼ਤ ਤੁਹਾਡਾ ਮੇਰੇ ਹਥ ਲਿਆ ਫੜਾਇਆ।

ਜੀਕਨ ਅਥਰੂ ਭੁਲਾਣ ਲਈ, ਮੈਂ ਹੱਦ ਉਤੇ ਚਲਾ ਗਿਆ। ਤੁਸਾਂ ਜਿਵੇਂ ਮੇਰੇ ਪਾਸੇ ਦੀ ਸੜਕ ਤੇ ਨੀਝ ਲਾਈ ਸੀ, ਓਕਰ ਮੈਂ ਤੁਹਾਡੇ ਪਾਸੇ ਦੀ ਸੜਕ ਨੂੰ ਦੂਰ ਤਕ ਫੋਲਿਆ। ਤੁਹਾਨੂੰ ਵੇਖਣ ਦੀ ਆਸ ਨਾਲ ਨਹੀਂ, ਸਿਰਫ ਉਸ ਰਾਹ ਉਤੇ ਅਖੀਆਂ ਵਿਛਾਣ ਲਈ ਜਿਦ੍ਹੇ ਉਤੇ ਤੁਰ ਕੇ ਤੁਸੀਂ ਮੇਰੇ ਕੋਲ ਪਹੁੰਚਦੇ ਸੌ, ਤੇ ਮੈਂ ਤੁਹਾਡੇ ਕੋਲ। ਵਗਦੀ ਨਹਿਰ, ਚਲਦੇ ਖੂਹ, ਤੇ ਤੁਰਦੀ ਸੜਕ ਦੇ ਇਕ ਇਕ ਵਿੰਗ ਨਾਲ ਮੇਰੀ ਤੁਹਾਡੀ ਯਾਦ ਸਾਂਝੀ ਹੈ।

ਪਰ ਓ ਮੇਰੇ ਸਾਜਣ ਅਜ ਕੁਝ ਭੀ ਓਦੋਂ ਵਰਗਾ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਇਕੋ ਉਚੀ ਲੰਮੀ ਟਾਹਲੀ ਮੈਂ ਪਛਾਣ ਸਕਿਆ। ਏਸ ਟਾਹਲੀ ਦੀ ਛਾਂਵੇਂ ਸਾਈਕਲੋਂ ਉਤਰ ਕੇ ਬੈਠੇ ਸਜ-ਪਰਨੇ ਜੋੜੇ ਨਾਲ ਅਸਾਂ ਗਲਾਂ ਕੀਤੀਆਂ ਸਨ, ਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਸਾਈਕਲ ਆਪਣੀ ਮੋਟਰ ਪਿਛੇ ਬੰਨ੍ਹ ਕੇ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਨਾਲ ਬਿਠਾਣ ਲਈ ਤੁਸਾਂ ਆਖਿਆ ਸੀ। ਉਹ ਮੰਨੇ ਨਹੀਂ ਸਨ, ਉਹ ਆਪਸ ਵਿਚ ਏਡੇ ਖੀਵੇਂ ਸਨ। ਕੇਡੇ ਸੁਹਣੇ ਉਹ ਤੁਹਾਨੂੰ ਲਗੇ ਸਨ ਜਦੋਂ ਨਹਿਰ ਦੇ ਪੁਲ ਉਤੇ ਸਾਡੇ ਖਲੋਤਿਆਂ ਕੋਲੋਂ ਦੀ ਉਹ ਲੰਘੇ। ਜਵਾਨ ਦੇ ਤਰਬੂਜ਼ੀ ਸਾਫ਼ੇ ਦਾ ਲੜ ਉਡ ਉਡ ਕੇ ਪਿਛਾਂਹ ਬੈਠੀ ਮੁਟਿਆਰ ਦੇ ਧੁਪ ਜਾਂ ਪਿਆਰ ਨਾਲ ਭਖਦੇ ਮੂੰਹ ਤੇ ਪੈ ਰਿਹਾ ਸੀ। ਤੁਹਾਨੂੰ ਜਾਪਿਆ ਸੀ, ਜੀਕਰ ਸਾਥੋਂ ਜ਼ਰਾ ਪਰ੍ਹਾਂ ਹੁੰਦਿਆਂ ਉਡਦੇ ਲੜ ਦੀ ਕੰਨੀ ਓਸ ਬੁਲ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਲੈ ਲਈ ਸੀ।

ਜਦੋਂ ਕਦੇ ਫੇਰ ਤੁਸੀਂ ਤੇ ਮੈਂ ਇਕੱਠੇ ਏਸ ਟਾਹਲੀ ਕੋਲੋਂ ਲੰਘਦੇ, ਤੁਸੀਂ ਏਸ ਨੂੰ 'ਪਿਆਰ-ਕਲੋਲ ਟਾਹਲੀ' ਆਖਿਆ ਕਰਦੇ। ਪਰ ਅਜ ਏਸ ਹੱਦ ਦੇ ਸਾਰੇ ਹਾਤੇ ਵਿਚ ਪਿਆਰ ਦਾ ਚੇਤਾ ਆਉਣੋਂ ਭੀ ਸ਼ਰਮਾਂਦਾ ਸੀ। ਏਸ ਟਾਹਲੀ ਦੀ ਸਿਖਰ ਉਤੇ ਚੜ੍ਹਿਆ ਇਕ ਸਿਪਾਹੀ ਦੂਰਬੀਨ ਨਾਲ ਗੁਆਂਢ-ਦੇਸ ਦੇ ਭੇਤ ਢੂੰਡ ਰਿਹਾ ਸੀ।

ਤੇ ਓਸ ਵੇਲੇ ਉਂਗਲ ਦਾ ਇਸ਼ਾਰਾ ਕਰ ਕੇ ਕੋਈ ਮੈਨੂੰ ਦਸ ਰਿਹਾ ਸੀ: "ਓਹ ਤੋਤਾ ਪਾਕਿਸਤਾਨੀ ਕਿੱਕਰ ਤੇ ਬੈਠਾ ਹੈ।"

ਓਸੇ ਘੜੀ ਉਹ ਤੋਤਾ ਉਡ ਕੇ ਏਸ ਟਾਹਲੀ ਤੇ ਆ ਬੈਠਾ। "ਇਹ ਟਾਹਲੀ ਸਾਡੀ ਹੈ," – ਜਾਣਨ ਵਾਲੇ ਨੇ ਆਖਿਆ।

"ਕਦੇ ਇਹ ਦੋਵੇਂ ਸਾਡੇ ਸਨ," ਮੈਂ ਅਨਜਾਣ ਦੇ ਮੂੰਹੋਂ ਨਿਕਲਿਆ।

ਏਸ ਥਾਂ ਨੂੰ ਸਾਂਝੀ ਪੜਤਾਲ-ਚੌਂਕੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ,ਏਥੇ ਤੁਹਾਡਾ ਤੋਂ ਸਾਡਾ ਸਿਪਾਹੀ ਦੋਵੇਂ ਜੁੜ ਕੇ ਖਲੌਤੇ ਹੋਏ ਸਨ। ਦੋਵਾਂ ਨੇ ਸਾਵਧਾਨ ਹੋ ਕੇ ਮੇਰਾ ਆਦਰ ਕੀਤਾ। ਸਾਡਾ ਸਿਪਾਹੀ ਮੁਸਕਰਾ ਰਿਹਾ ਸੀ। ਤੁਹਾਡਾ ਸਿਪਾਹੀ ਬੇਹਰਕਤ ਖੜੋਤਾ ਸੀ। ਉਹਨੂੰ ਮੇਰੀ ਸ਼ੁਭ-ਇਛਾ ਉਤੇ ਭਰੋਸਾ ਨਹੀਂ ਹੋਣਾ। ਪਰ ਆਪਣੇ ਸਿਪਾਹੀ ਨਾਲੋਂ ਭੀ ਬਹੁਤਾ ਉਹ ਮੇਰੇ ਧਿਆਨ ਵਿਚ ਸੀ। ਮੈਂ ਉਹਦੇ ਵਲ ਮੂੰਹ ਕਰਕੇ ਹੀ ਸੋਚਦਾ ਸਾਂ: ਉਹ ਬੋਲ ਪਵੇ – ਪਰ ਸਦਾ ਸਾਡਾ ਸਿਪਾਹੀ ਹੀ ਬੋਲਦਾ ਰਿਹਾ। ਉਹ ਮੈਨੂੰ ਓਸ ਵੇਲੇ ਪਿਆਰਾ ਲਗਦਾ ਸੀ ਕਿ ਉਹ ਤੁਹਾਡਾ ਸਿਪਾਹੀ ਸੀ, ਪਰ ਮੈਂ ਪ੍ਰਦੇਸ਼ੀ ਸਿਖ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਸ਼ਾਇਦ ਉਹਨੂੰ ਭਾਇਆ ਨਹੀਂ – ਮੇਰੇ ਬਾਰੇ, ਪਤਾ ਨਹੀਂ, ਓਸ ਕੀ ਕੁਝ ਸੁਣਿਆਂ ਹੋਇਆ ਸੀ।

ਤੁਸੀਂ ਜਾਣਦੇ ਹੋ, ਅਮਨ ਮੇਰੀ ਆਰਜ਼ੂ ਹੈ, ਸਿਪਾਹੀ ਗੀਰੀ ਮੇਰੀ ਰੀਝ ਨਹੀਂ । ਪਰ ਪਲ ਦਾ ਪਲ ਓਦੋਂ ਮੇਰਾ ਜੀਅ ਕੀਤਾ ਤੁਸੀਂ ਤੇ ਮੈਂ ਦੋਵੇਂ ਸਿਪਾਹੀ ਹੁੰਦੇ । ਏਸ ਸਾਂਝੀ ਚੌਕੀ ਉਤੇ ਸਾਡਾ ਪਹਿਰਾ ਹੁੰਦਾ । ਡਿਊਟੀ ਤੇ ਆਉਂਦਿਆਂ ਇਕ ਦੂਜੇ ਦੀਆਂ ਅੱਖਾਂ ਵਿਚ ਤਕ ਕੇ ਅਸੀਂ ਸਲੂਟ ਕਰਦੇ । ਰਾਤ ਦੀ ਖ਼ਾਮੋਸ਼ੀ ਵਿਚ ਕਦਮ ਤੇ ਮੋਢੇ ਮੇਲ ਕੇ ਨਿਘ ਸਾਂਝਾ ਕਰਦੇ ਤੇ ਦੋ ਘੰਟਿਆਂ ਲਈ ਇਕ-ਜਾਨ ਹੋ ਜਾਂਦੇ, ਤੇ ਜਦੋਂ ਪਹਿਰਾ ਬਦਲਦਾ ਮੈਂ ਆਪਣੇ ਵਿਚ ਤੁਹਾਡੀ ਰੂਹ ਲੈ ਆਉਂਦਾ, ਤੁਸੀਂ ਆਪਣੇ ਵਿਚ ਮੇਰੀ ਲੈ ਜਾਂਦੇ । ਕਿਸੇ ਪਾਸਪੋਰਟ ਅਫ਼ਸਰ ਨੂੰ ਭਿਣਕ ਤਕ ਨਾ ਪੈਂਦੀ, ਨਾ ਸਾਡੀ ਮੁਲਕੀ ਵਫ਼ਾ ਵਿਚ ਕੋਈ ਤੇੜ ਆਈ ਦਿਸਦੀ ।

ਰੂਹ-ਵਟਾਂਦਰੇ ਦਾ ਸੁਪਨਾ ਹੀ ਵੇਖ ਰਿਹਾ ਸਾਂ ਕਿ ਤੁਹਾਡੇ ਪਾਸਿਓਂ ਇਕ ਜਮਾਂਦਾਰ ਝਾੜੂ ਦੇ ਦਾ ਤੋੜ ਸੰਤਰੀਆਂ ਦੇ ਕੋਲੰ ਤਕ ਆ ਗਿਆ। ਤੁਹਾਡੇ ਪਾਸੇ ਦੀ ਧੂੜ ਉਹਦੇ ਝਾੜੂ ਅਗੇ ਮਚਦੀ ਸਾਡੇ ਪਾਸੇ ਆ ਰਹੀ ਸੀ। ਜਮਾਂਦਾਰ ਨੇ ਜੀਕਰ ਮੇਰਾ ਸੁਪਨਾ ਪੜ੍ਹ ਲਿਆ ਤੇ ਧੂੜ-ਵਟਾਂਦਰੇ ਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਉਹਨੂੰ ਉਹ ਸਚਿਆਂ ਕਰ ਕੇ ਵਿਖਾ ਰਿਹਾ ਸੀ।

ਕਈ ਮੇਰੇ ਨਾਲ ਖਲੋਤਿਆਂ ਨੇ ਮੂੰਹਾਂ ਉਤੇ ਰੁਮਾਲ ਲੈ ਲਏ, ਪਰ ਮੈਂ ਓਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਖਲੋਤਾ ਰਿਹਾ। ਉਹ ਧੂੜ ਮੈਨੂੰ ਤੁਹਾਡੀ ਮਿਲਣੀ ਦਾ ਚਿੰਨ੍ਹ ਜਾਪ ਰਹੀ ਸੀ। ਉਹਨੂੰ ਮੈਂ ਆਪਣੇ ਮੂੰਹ ਉਤੇ, ਆਪਣੇ ਸਾਹਾਂ ਵਿਚ, ਆਪਣੇ ਕਪੜਿਆਂ ਉਤੇ ਪੈਣ ਦਿਤਾ ਤੇ ਘਰ ਆ ਕੇ ਕਈ ਦਿਨ ਮੈ<sup>-</sup> ਕਪੜੇ ਝਾੜੇ ਨਾ ।

ਧਰਤੀ ਦੀ ਇਕ ਫਾਂਟ ਜਿਹੀ ਵਲ ਸਾਡੇ ਸਿਪਾਹੀ ਨੇ ਇਸ਼ਾਰਾ ਕੀਤਾ: "ਇਹ ਧਰਤੀ ਦੀ ਫਾਂਟ ਕਿਸੇ ਦੀ ਵੀ ਨਹੀਂ – ਨਾ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਤੇ ਨਾ ਪਾਕਿਸਤਾਨ ਦੀ। ਜਦੋਂ ਮੁਲਾਕਾਤਾਂ ਖੁਲ੍ਹੀਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਨੇ ਏਥੇ ਯਾਰ ਦੋਸਤ ਦਿਲ ਦੀਆਂ ਵਟਾਂਦੇ ਨੇ।"

ਮੈਂ ਕਿੰਨਾ ਚਿਰ ਓਸ ਫਾਂਟ ਵਲ ਤਕਦਾ ਰਿਹਾ । ਉਹ ਮੈਨੂੰ ਐਉਂ ਜਾਪੀ ਜਿਉਂ ਕਿਸੇ ਪਿਉ ਨੇ ਲੜਾਕੀ ਔਲਾਦ ਵਿਚ ਆਪਣੀ ਮਿਲਖ ਵੰਡ ਕੇ ਇਕ ਟੋਟਾ ਆਪਣੇ ਲਈ ਰਖ ਲਿਆ ਸੀ ਜਿਥੇ ਉਹਦੇ ਖ਼ਾਨਦਾਨ ਦੀ ਵੰਡੀ ਨਿਖੜੀ ਰੂਹ ਕਦੇ ਆਪਣੀ ਸਾਬਤੀ ਮਹਿਸੂਸ ਕਰ ਸਕਿਆ ਕਰੇਗੀ!

ਮੈਂ ਘਰ ਆ ਕੇ ਤੁਹਾਨੂੰ ਲਿਖਿਆ ਕਿ ਤੁਸੀਂ ਫੌਰ ਆਓ। ਪਰ ਵੇਖੋ ਸ਼ੋਖ਼ੀ ਓਸੇ ਤਕਦੀਰ ਦੀ! ਤੁਹਾਡਾ ਜਵਾਬ ਆਉਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਦੋਹਾਂ ਹਦਾਂ ਤੇ ਤੋਪਾਂ ਬੀੜੀਆਂ ਗਈਆਂ ... ਲਾਹੌਰ, ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਵਾਲੀ ਸੜਕ ਦੀ ਸਾਂਝੀ ਚੌਕੀ ਦੀਆਂ ਸਾਂਝਾਂ ਟੁਟ ਗਈਆਂ, ਦੋਵਾਂ ਦੇਸਾਂ ਦੀ ਸਾਂਝੀ ਧਰਤ-ਫਾਂਟ ਉਤੇ ਹੁਣ ਕੋਈ ਪੈਰ ਨਹੀਂ ਸੀ ਪਾ ਸਕਦਾ।

ਪਰ, ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮੈਂ ਸੰਤਰੀਆਂ ਤਕ ਪੁਜ ਗਿਆ ਸਾਂ, ਤੁਸੀਂ ਭੀ ਇਕ ਦਿਨ ਉਹਨਾਂ ਤਕ ਆ ਜਾਓ। ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਖਿਚੀਆਂ ਸੰਗੀਨਾਂ ਦੇ ਇਕ ਪਾਸੇ ਤੁਸੀਂ ਆ ਖਲੋਣਾ, ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਮੈਂ ਖਲੋ ਜਾਵਾਂਗਾ। ਜੇ ਆਵਾਜ਼ ਨਾਲ ਹੱਦ ਉਲੰਘੀ ਜਾਂਦੀ ਹੋਵੇ, ਤਾਂ ਅਸੀਂ ਨਹੀਂ ਬੋਲਾਂਗੇ। ਜੇ ਸੈਨਤ ਕਿਸੇ ਸਾਜ਼ਸ਼ ਦਾ ਸ਼ਕ ਪਾਂਦੀ ਹੋਵੇ, ਤਾਂ ਅਸੀਂ ਸੈਨਤ ਵੀ ਨਹੀਂ ਕਰਾਂਗੇ – ਬੇਹਰਕਤ, ਬੇ-ਆਵਾਜ਼ ਅਸੀਂ ਤਕਣੀ ਦੀਆਂ ਤਾਰਾਂ ਦਾ ਪੁਲ ਬੰਨ੍ਹ ਕੇ ਏਨੇ ਵਰ੍ਹਿਆਂ ਦੇ ਅਰਮਾਨ ਆਰ ਪਾਰ ਕਰ ਲਵਾਂਗੇ। ਰੂਹਾਂ ਨਾ ਸਹੀ, ਅਰਮਾਨ ਹੀ ਵਟਾ ਲਿਆਵਾਂਗੇ।

ਸੰਤਰੀਆਂ ਕੋਲ ਖਲੌਤਿਆਂ ਫ਼ਾਸਲਾ, ਮੈਂ ਫੇਖਿਆ ਸੀ; ਕੋਈ ਬਹੁਤਾ ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਜਾਂਦਾ। ਅਖਾਂ ਦੇ ਮਿਕਨਾਤੀਸੀ ਘੇਰੇ ਵਿਚੋਂ ਬੁਲ੍ਹਾਂ ਦੀ ਫਰਕਨ, ਚਿਹਰੇ ਦੇ ਪਠਿਆਂ ਦੀ ਧੜਕਣ, ਪਲਕਾਂ ਦੀ ਝਮਕਣ, ਸਭ ਕੁਝ ਦਿਸਦਾ ਸੀ। ਐਨੇ ਵਸੀਲੇ ਰੂਹਾਂ ਦੇ ਬੋਲ-ਵਟਾਂਦਰੇ ਲਈ – ਤਾਂ ਅਸੀਂ ਕੀ ਨਹੀਂ ਆਖ ਸਕਾਂਗੇ, ਕੀ ਨਹੀਂ ਸੁਣ ਸਕਾਂਗੇ!

ਤੁਸੀਂ ਜ਼ਰੂਰ ਆਓ, ਮੇਰੇ ਸਾਜਨ ! ਮੇਰੇ ਤੇ ਆਪਣੇ ਦੇਸ ਦੀ ਸਾਂਝੀ ਸਰਹਦ ਉਤੇ ਆਓ, ਜਿਥੇ ਦੋ ਦੇਸ ਨਿਖੜਦੇ, ਪਰ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਅਰਮਾਨ ਜੁੜੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ।



# ਹਿੰਦੂ ਸਿਖ ਭਾਈ ਭਾਈ

## DODODDDDDDDDDDD

ਹਿੰਦੂ ਸਿਖਾਂ ਦੇ ਸਾਂਝੇ ਗੁਰੂ ਦਾ ਜਨਮ ਦਿਨ ਸੀ – ਓਸ ਕੋਮਲ-ਚਿਤ ਤੇ ਬੀਰ-ਬਾਜ਼ੂ ਪਰਮ-ਮਨੁਖ ਦਾ, ਜਿਸ ਨੇ ਮਨੁਖ ਨਾਲ ਮਨੁਖ ਦੇ ਪ੍ਰੇਮ ਨੂੰ ਪੂਭ੍ਰ ਆਖਿਆ, ਤੇ ਜਬਰ ਦੇ "ਪੈਰਾਂ ਹੇਠ ਅਗ ਵਿਛਾ" ਸੁੱਟਣ ਦੀ ਲਲਕਾਰ ਨਾਲ ਸਾਰੇ ਭਾਰਤ ਦਾ ਆਕਾਸ਼ ਗੁੰਜਾ ਦਿਤਾ ਸੀ। ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਦੇ ਬਜ਼ਾਰਾਂ ਵਿਚੋਂ ਹਰ ਸਾਲ ਵਾਂਗ ਇਕ ਸੱਜਿਆ ਜਲੂਸ ਨਿਕਲ ਰਿਹਾ ਸੀ, ਪਰ ਐਤਕੀ ਹਿੰਦੂ ਏਸ ਜਲੂਸ ਵਿਚ ਕੋਈ ਵਿਰਲਾ ਦਿਸਦਾ ਸੀ। ਐਤਕੀ ਹਿੰਦੂਆਂ ਦੀ ਥਾਂ ਪੁਲੀਸ ਨੇ ਲੈ ਲਈ ਜਾਪਦੀ ਸੀ, ਹਰ ਤੀਜਾ ਆਦਮੀ ਪੁਲੀਸ ਦਾ ਸਿਪਾਹੀ ਵਿਖਾਈ ਦੇਂਦਾ ਸੀ। ਸ਼ਬਦ ਕੀਰਤਨ ਦੀ ਧੁਨੀ ਉਤੇ, ਕਿਸੇ ਘਟਾ ਵਿਚ ਬਿਜਲੀ ਵਾਂਗ ਸਾਰੇ ਵਾਯੂ ਮੰਡਲ ਵਿਚ ਹਥਿਆਰ ਲਿਸ਼ਕ ਰਹੇ ਸਨ।

ਪਹਿਲੀਆਂ ਵਿਚ ਮਨੁਖੀ ਹੱਕਾਂ ਤੋਂ ਸਰਬੰਸ ਵਾਰ ਸੁਟਣ ਵਾਲੇ ਏਸ ਚੋਜੀ ਗੁਰੂ ਦੇ ਜਨਮ ਉਤਸਵ ਦੀ ਝਾਤੀ ਮੇਰੀਆਂ ਅਖਾਂ ਸਾਹਮਣੇ ਆ ਗਈ – ਜਦੋਂ ਹਰ ਹਿੰਦੂ ਦੁਕਾਨ ਉਹਦੀਆਂ ਸੁਹਣੀਆਂ ਤਸਵੀਰਾਂ ਨਾਲ ਸੱਜੀ ਹੁੰਦੀ, ਤੇ ਸਿਖਾਂ ਨਾਲੋਂ ਵੀ ਵਧੇਰੇ ਸ਼ਰਧਾ ਦਾ ਰੂਪ ਬਣੇ ਹਿੰਦੂ ਦੁਕਾਨਦਾਰ ਚਾਂਦੀ ਦੀਆਂ ਗੁਲਾਬਦਾਨੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਜਲੂਸ ਉਤੇ ਅਤਰ ਦੀ ਬਰਖਾ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਅਜ ਇੱਟਾਂ ਦੀ ਵਰਖਾ ਦੇ ਡਰੋਂ ਕਈ ਝਗੜੇ ਤੋਂ ਝਕਣ ਵਾਲੇ ਹਿੰਦੂ ਸਿਖ ਆਪਣੀਆਂ ਦੁਕਾਨਾਂ

てせ

ਢੋਈ ਬੈਠੇ, ਤੇ ਆਪਣੇ ਬੱਚਿਆਂ ਨੂੰ ਘਰੋਂ ਬਾਹਰ ਨਿਕਲਣੋਂ ਵਰਜ ਰਹੇ ਸਨ।

ਮੇਰੇ ਉਹ ਦਿਨ ਮੇਰੀ ਯਾਦ ਵਿਚ ਚਮਕ ਪਏ, ਜਦੋਂ ਮੈਂ ਦਸ ਵਰ੍ਹੇ ਦਾ ਬੱਚਾ ਸਾਂ। ਕੀਕਰ 'ਭਰਤ-ਮਿਲਾਵੇ' ਦੀ ਹਰ ਵਰ੍ਹੇ ਝਾਕੀ ਵੇਖਣ ਲਈ ਕਈ ਰਾਤਾਂ ਮੈਂ ਸੌਂਦਾ ਨਹੀਂ ਸਾਂ ਹੁੰਦਾ। ਦੁਸ਼ਹਿਰਾ, ਦੀਵਾਲੀ ਤੇ ਈਦ ਵੀ ਮੇਰੇ ਹੀ ਮੇਲੇ ਹੁੰਦੇ ਸਨ। ਕੀਕਰ ਜ਼ਿਦ ਕਰਕੇ ਮਾਂ ਕੋਲੋਂ ਪੈਸੇ ਲੈ ਕੇ ਓਡੇ ਹੀ ਚਾਆਂ ਨਾਲ ਇਹ ਮੇਲੇ ਵੇਖਣ ਅਸੀਂ ਜਾਂਦੇ ਸਾਂ, ਜੇਡੇ ਨਾਲ ਗੁਰਪੁਰਬਾਂ ਉਤੇ ਗੁਰਦੁਆਰੇ ਜਾਂਦੇ ਸਾਂ – ਮੈਂ ਤੇ ਮੇਰਾ ਯਾਰ ਸਰਦਾਰੀ ਲਾਲ। ਹਥ ਕਰੰਗੜੀ ਪਾਈ ਹਰ ਮੇਲੇ ਵਿਚ ਅਸੀਂ ਖੁਲ੍ਹਾ ਫਿਰਦੇ, ਖਾਂਦੇ ਪੀਂਦੇ ਸਾਂ – ਦੋ ਨਿੱਕੇ ਜਹੇ ਮੁੰਡੇ। ਅਥਰੂ-ਬੰਬ ਕਾਹਨੂੰ, ਸਿਪਾਹੀ ਦਾ ਛਾਂਟਾ ਤਕ ਮੈਨੂੰ ਯਾਦ ਨਹੀਂ। ਹਿੰਦੂ, ਸਿਖ, ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ ਦੀਆਂ ਦੁਕਾਨਾਂ ਉਤੇ ਇਕੋ ਜਿੰਨੀ ਰੌਣਕ ਹੁੰਦੀ ਸੀ। ਮੇਲਾ ਭਾਵੇਂ ਕਿਸੇ ਦਾ ਹੋਵੇ, ਪਕੌੜੇ ਅਸੀਂ ਮੇਰੇ ਪਿਤਾ ਦੇ ਬਾਲ-ਬੇਲੀ ਚਾਚੇ ਘੁੱ-ਲੇ ਕੋਲੋਂ ਖਾਂਦੇ ਸਾਂ, ਗਨੇਰੀਆਂ ਅਸੀਂ ਭਰਾ ਖਜਾਨ ਸਿੰਘ ਕੋਲੋਂ ਚੂਪਦੇ, ਤੇ ਹੁਟੇ ਅਸੀਂ ਤਾਏ ਰਮਜ਼ਾਨ ਦੇ ਪੰਘੂੜਿਆਂ ਉਤੇ ਲੈਂਦੇ ਸਾਂ।

ਤਾਇਆ ਰਮਜ਼ਾਨ ਸਾਡੇ ਓਸ ਘਰ ਵਿਚ ਰਹਿੰਦਾ ਹੁੰਦਾ ਸੀ, ਜਿਹੜਾ ਹਿੰਦੂਆਂ ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ ਦੇ ਰਲੇ-ਮਿਲੇ ਮਹੱਲੇ ਵਿਚ ਸਾਡੀ ਮਾਲਕੀ ਸੀ। ਤੇ ਕਈ ਵਾਰੀ ਉਹ ਮੇਰੇ ਬੇ ਜੀ ਕੋਲੋਂ ਮੇਲੇ ਲਈ ਕੁਝ ਹੁਦਾਰ ਲੈਣ ਆਉਂਦਾ, ਤੇ ਮੇਲੇ ਦੇ ਬਾਅਦ ਮੋੜਨ ਵੇਲੇ ਜ਼ਰੂਰ ਸਾਡੇ ਖਾਣ ਵਾਲੀ ਕੋਈ ਚੀਜ਼ ਲਿਆਉਂਦਾ ਹੁੰਦਾ ਸੀ।

ਚਾਚਾ ਘੁੱਲਾ ਤੇ ਮੇਰੇ ਪਿਤਾ ਕਦੇ ਪਹਿਲੀ ਦੂਜੀ ਜਮਾਤ ਵਿਚ ਇਕੱਠੇ ਪੜ੍ਹਦੇ ਰਹੇ ਸਨ । ਮੇਰੇ ਪਿਤਾ ਪੜ੍ਹ ਲਿਖ ਕੇ ਇੰਜੀਨੀਅਰ ਬਣ ਗਏ, ਤੇ ਚਾਚਾ ਘੁਲਾ ਸਕੂਲੇ ਜੀਅ ਨਾ ਲਗਣ ਕਰਕੇ ਆਪਣੇ ਪਿਓ ਨਾਲ ਹਟੀ ਬਹਿ ਗਿਆ ਸੀ। ਛੁਟੀਓ ਆਏ ਮੇਰੇ ਪਿਤਾ ਜੀ ਜ਼ਰੂਰ ਆਪਣੇ ਯਾਰ ਨੂੰ ਮਿਲਣ ਜਾਂਦੇ। ਚਾਚਾ ਘੁਲਾ ਵੀ ਦਿਨ ਦਿਹਾਰ ਸਾਨੂੰ ਕਿੰਨੇ ਸਾਰੇ ਪਕੌੜੇ ਘਲਦਾ ਸੀ। ਪਰ ਜਿਹੜੀ ਉਹਦੀ ਸਭ ਤੋਂ ਪਿਆਰੀ ਯਾਦ ਅਜ ਤਕ ਮੇਰੇ ਦਿਲ ਵਿਚ ਹੈ, ਉਹ ਉਹਦੇ ਦਿਤੇ ਦੋ ਵਾਧੂ ਪਕੌੜੇ ਹਨ ਜਿਹੜੇ ਉਹ ਦੂਜਿਆਂ ਕੋਲੋਂ ਲੁਕਾ ਕੇ ਮੇਰੇ ਕਾਰਾਜ਼ ਵਿਚ ਹੋਰ ਪਾ ਦੇ ਦਾ ਸੀ,ਜਦੋਂ ਅਸੀਂ ਕਈ ਮੁੰਡੇ ਉਹਦੇ ਕੋਲੋਂ ਧੇਲੇ ਧੇਲੇ ਦੇ ਪਕੌੜੇ ਲੈਣ ਜਾਂਦੇ ਸਾਂ।

ਕਦੇ ਕਦੇ ਉਹਦੇ ਮੂੰ ਹੋਂ ਕੋਈ ਚੰਗੀ ਗਲ ਸੁਣਨ ਲਈ ਮੈਂ ਪੁਛ ਲੈਂਦਾ ਸਾਂ : ''ਚਾਚਾ – ਇਹ ਦੋ ਪਕੌੜੇ ਕਹੇ ?''

ੁ ਤੇ ਉਹ ਮੇਰੀ ਗਲ੍ਹ ਉਤੇ ਚੂੰਢੀ ਵਢ ਕੇ ਆਂਹਦਾ ਸੀ, "ਇਹ ਮੇਰੇ ਪਸ਼ੌਰ ਦੇ ਪੁੜ੍ਹ ਦੇ।"

ਪਸ਼ੌਰਾ ਸਿੰਘ ਮੇਰੇ ਪਿਤਾ ਸੀ ਦਾ ਨਾਂ ਸੀ।

ਘੁੱਲਾ ਤੇ ਪਸ਼ੌਰ ਭਾਈ ਭਾਈ ਸਨ, ਪਰ ਅਜ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਵਿਚ ਹਿੰਦੂ ਸਿਖ ਭਾਈ ਭਾਈ ਦਾ ਨਾਅਰਾ ਬੁਲ੍ਹਾਂ ਉਤੇ ਆ ਕੇ ਰੁਕ ਜਾਂਦਾ ਸੀ।.....

ਰਹਿ ਰਹਿ ਕੇ ਚਾਚਾ ਘੁਲਾ ਮੈਨੂੰ ਯਾਦ ਆ ਰਿਹਾ ਸੀ। ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਵਿਚ ਕਈ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪਕੌੜਿਆਂ ਦੀਆਂ ਦੁਕਾਨਾਂ ਹਨ; ਕਈਆਂ ਦੀ ਖ਼ੁਸ਼ਬੋ ਨੇ ਮੈਨੂੰ ਸੌਦਾ ਲੈਣ ਲਈ ਕਈ ਵਾਰੀ ਪ੍ਰੇਰ ਭੀ ਲਿਆ ਹੈ, ਪਰ ਨਾ ਉਹੋ ਜਿਹੀ ਮੈਨੂੰ ਕਦੇ ਭੁਖ ਲਗੀ ਤੇ ਨਾ ਉਹੋ ਜਿਹਾ ਕਦੇ ਸੁਆਦ ਆਇਆ ਹੈ, ਜਿਹੋ ਜਿਹੀ ਭੁਖ ਚਾਚੇ ਘੁਲੇ ਦੀ ਦੁਕਾਨ ਵਿੰਹਦਿਆਂ ਹੀ ਮੈਨੂੰ ਲਗ ਪੈਂਦੀ, ਤੇ ਜਿਹੋ ਜਿਹਾ ਸੁਆਦ ਉਹਦਾ ਹਸੂੰ ਹਸੂੰ ਕਰਦਿਆਂ ਦਿਤਾ ਪਕੌੜਾ ਮੂੰਹ ਵਿਚ ਪਾਇਆਂ ਆਉਂਦਾ ਸੀ। ਹੁਣ ਮੈਂ ਜਾਣਿਆਂ ਹੈ ਕਿ ਸੁਆਦ ਚੀਜ਼ਾਂ ਵਿਚ ਨਹੀਂ, ਸੰਬੰਧਾਂ ਵਿਚ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਕਿਉਂ ਆਪਣੇ ਸ਼ਹਿਰ ਦੇ ਚਾਚੇ ਨਥੂ ਦੇ ਛੋਲਿਆਂ ਵਰਗਾ ਸੁਆਦ ਮੈਨੂੰ ਸ਼ਾਹੀ ਦਾਅਵਤਾਂ ਵਿਚ ਵੀ ਨਹੀਂ ਆਇਆ। ਸ਼ਾਹੀ ਦਾਅਵਤਾਂ ਦਾ ਭਾਗ ਵੀ ਮੈਨੂੰ ਮਿਲਿਆ ਹੈ, ਪਰ ਉਹਨਾਂ ਵਿਚੋਂ ਭੁਖਾ ਹੀ ਉਠ ਕੇ ਆਇਆ ਹਾਂ, ਕਿਉਂਕਿ ਉਹਨਾਂ ਵਿਚ ਓਸ ਸੰਬੰਧ ਦਾ

ਸੁਭਾਗ ਮੈਨੂੰ ਨਹੀਂ ਸੀ ਜਿਹੜਾ ਚਾਚੇ ਨਥੂ ਦੇ ਸਮੇਂ ਹਿੰਦੂ ਸਿਖਾਂ ਤੇ ਸਾਰੇ ਹਮਸਾਇਆਂ ਨੂੰ ਗ਼ਰੀਬੀ ਦੇ ਬਾਵਜੂਦ ਮਿਲਿਆ ਹੋਇਆ ਸੀ।

ਸਾਡੀ ਗਲੀ ਦਾ ਰੂੜਾ ਬਿਊਰ ਸਾਡਾ ਚਾਚਾ ਹੁੰਦਾ ਸੀ, ਤੇ ਚੂਹੜੀ ਸਾਡੀ ਭੂਆ ਭੋਲਾਂ ਹੁੰਦੀ ਸੀ। ਅਸੀਂ ਦੋਵਾਂ ਦੇ ਆਖੇ ਲਗਦੇ ਹੁੰਦੇ ਸਾਂ। ਦੋਵਾਂ ਕੋਲੋਂ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਆਪਣੇ ਬਾਲਾਂ ਵਾਂਗ ਡਰਦੇ ਹੁੰਦੇ ਸਾਂ। ਸਭ ਦੀਆਂ ਧੀਆਂ ਤੇ ਇਜ਼ਤਾਂ ਸਾਂਝੀਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਸਨ।

ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਸਾਂਝ ਦੀ ਇਕ ਬੜੀ ਸੁਹਣੀ ਝਾਤੀ ਅਜ ਤਕ ਮੇਰੀਆਂ ਅਖਾਂ ਵਿਚ ਸਮਾਈ ਹੋਈ ਹੈ। ਬਾਪੂ ਜੀ ਗਲੀ ਵਲ ਖੁਲ੍ਹਦੀ ਬਾਰੀ ਕੋਲ ਬੈਠੇ ਕੋਈ ਪੋਥੀ ਪੜ੍ਹ ਰਹੇ ਸਨ। ਮੈਂ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਐਣਕ ਦੀ ਡਬੀ ਨਾਲ ਖੇਡ ਰਿਹਾ ਸਾਂ। ਸਾਹਮਣੇ ਗਲੀ ਵਿਚ ਭੂਆ ਭੋਲਾਂ ਨੇ ਗਲੀ ਹੂੰਝ ਕੇ ਟੋਕਰਾ ਭਰ ਲਿਆ ਹੋਇਆ ਸੀ। ਉਹ ਉਡੀਕ ਰਹੀ ਸੀ ਚਾਚਾ ਜਾਨਾਂ ਆਵੇ ਤੇ ਉਹਨੂੰ ਟੋਕਰਾ ਚੁਕਾ ਦੇਵੇ। ਗਲੀ ਦੇ ਕਈ ਲੋਕ ਉਹਦੇ ਕੋਲੋਂ ਅੱਧਾ ਘੰਟਾ ਆਉਂਦੇ ਜਾਂਦੇ ਲੰਘਦੇ ਰਹੇ।

ਬੜੇ ਚਿਰ ਬਾਅਦ ਬਾਪੂ ਜੀ ਨੇ ਐਣਕ ਦੇ ਉਤੋਂ ਤੱਕਿਆ, ਤੇ ਕਹਿਣ ਲਗੇ, "ਭੋਲੀਏ–ਜਾਨੇ ਬੜਾ ਚਿਰ ਲਾਇਐ!"

"ਹਾਂ ਚਾਚਾ ਜੀ, ਕਿਤੇ ਅਟਕ ਹੀ ਗਿਆ ਜਾਪਦੈ।"

ਦੂਜੀ ਘੜੀ ਮੈਂ ਵੇਖਿਆ ਬਾਪੂ ਜੀ ਗਲੀ ਵਿਚ ਭੂਆ ਭੋਲਾਂ ਕੋਲ ਖਲੋਤੇ, ਤੇ ਭੋਲਾਂ ਪਰਾਂ ਹਟ ਕੇ ਕਹਿ ਰਹੀ ਸੀ, "ਨਾ ਚਾਚਾ ਜੀ, ਤੁਸੀਂ ਕਿਉਂ ਚੁਕਾਓ – ਤੁਹਾਡਾ ਪੁੜ੍ਹ ਆਉਂਦਾ ਹੀ ਹੋਵੇਗਾ।"

"ਨਹੀਂ ਭੋਲੀਏ, ਮੈਂ ਹਥ ਧੋ ਲਵਾਂਗਾ। ਤੂੰ ਕਾਹਨੂੰ ਏਨਾ ਚਿਰ ਏਥੇ ਬਝੀ ਰਹੇਂ – ਕੰਮ ਵਾਲੀ ਜ਼ਨਾਨੀ !"

ਭੂਆ ਭੋਲਾਂ ਦਾ ਮੂੰਹ ਹੈਰਾਨ ਪਰੇਸ਼ਾਨ ਸੀ। ਬਾਪੂ ਜੀ ਦਾ ਮੂੰਹ ਬੜਾ ਖ਼ੁਸ਼ ਸੀ। ਭੂਆ ਭੋਲਾਂ ਟੋਕਰਾ ਚੁਕੀ ਤੁਰੀ ਜਾ ਰਹੀ, ਤੋਂ ਬਾਪੂ ਜੀ ਸਾਬਣ ਨਾਲ ਹਥ ਧੋ ਰਹੇ ਸਨ।

ਬਾਪੂ ਜੀ ਬੜੇ ਖ਼ੁਸ਼ ਆਦਮੀ ਸਨ। ਚਾਚਾ ਰੂੜਾ ਤੇ ਭੂਆ ਭੋਲਾਂ

ਮੇਰੇ ਬਚਪਨ ਦੀਆਂ ਬੜੀਆਂ ਮਿੱਠੀਆਂ ਯਾਦਾਂ ਵਿਚੋਂ ਹਨ। ਇਹਨਾ ਦੀ ਮਿਠਾਸ ਨੂੰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਮਿੱਠੀਆਂ ਤੋਂ ਮਿਠੀਆਂ ਪ੍ਰੀਤਾਂ ਭੀ ਘਟਾ ਨਹੀਂ ਸਕੀਆ। ਇਹ ਮਿਠਾਸ ਹਮਸਾਇਆਂ ਦੇ ਭਰਾ ਹੋਣ ਦੇ ਅਹਿਸਾਸ ਵਿਚ ਹੈ।

ਏਸ ਅਹਿਸਾਸ ਦਾ ਘਾਟਾ ਵਰਤਮਾਨ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਸ਼ਭ ਤੋਂ ਵਡਾ ਤੌਖਲਾ ਹੈ। ਇਹ ਤੌਖਲਾ ਪੰਜਾਬ ਵਿਚ ਹਿੰਦੂ ਸਿਖ ਭਰਾਵਾਂ ਵਿਚ ਨਿਖੇੜੇ ਪੈਦਾ ਕਰ ਰਿਹਾ ਹੈ।

ਮੇਰੀ ਕਲਮ ਦੀ ਸਿਆਹੀ ਵਿਚ ਲਹੂ ਦੇ ਟਿਮਕੜੇ ਦਿਸ ਪੈਂਦੇ ਹਨ – ਕੀ ਪੰਜਾਬ ਵਿਚ ਹਿੰਦੂ ਤੇ ਸਿਖ ਭਰਾ ਭਰਾ ਨਹੀਂ ਰਹਿਣਗੇ ? ਕੀ ਹਿੰਦੂ ਹਾਕਮ ਕੋਲੋਂ ਸਿਖ ਨੂੰ, ਤੇ ਸਿਖ ਹਾਕਮ ਕੋਲੋਂ ਹਿੰਦੂ ਨੂੰ ਇਨਸਾਫ਼ ਦੀ ਕੋਈ ਆਸ ਨਹੀਂ ਰਹੇਗੀ, ਕੀ ਹਿੰਦੂ ਹਿੰਦੂ ਦੁਕਾਨਦਾਰਾਂ ਕੋਲੋਂ, ਤੇ ਸਿਖ ਸਿਖ ਦੁਕਾਨਦਾਰਾਂ ਕੋਲੋਂ ਹੀ ਸੌਦਾ ਲਿਆ ਕਰਨਗੇ ?

ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਮੇਰੇ ਪਿਆਰਾਂ ਦੀ ਕਹਾਣੀ ਦਾ ਸ਼ਹਿਰ ਹੈ। ਇਹਦੀ ਹਰ ਝਾਤੀ ਨਾਲ ਮੇਰੇ ਦਿਲ ਦੀ ਸਾਂਝ ਹੈ। ਦਰਬਾਰ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਸੰਝ ਸਵੇਰੇ ਹਿੰਦੂਆਂ ਸਿਖਾਂ ਦੀ ਪਰਕਰਮਾ ਮੇਰੇ ਬਚਪਨ ਦੀ ਸਵਰਗ-ਕਲਪਨਾ ਸੀ। ਅਜ ਓਥੇ ਹਿੰਦੂਆਂ ਦੀ ਆਵਾ ਜਾਈ ਘਟਦੀ ਜਾ ਰਹੀ ਹੈ। ਨਿਰਾ ਸਿਖਾਂ ਦਾ ਦਰਬਾਰ ਸਾਹਿਬ ਮੇਰੀ ਬਚਪਨ ਦੀ ਸਵਰਗ-ਕਪਲਨਾ ਨਾਲੋਂ ਕੇਡਾ ਓਪਰਾ ਹੋ ਜਾਏਗਾ।

ਕੀ ਫੇਰ ਭਗਤ ਸਿੰਘ, ਰਾਜਗੁਰੂ ਤੇ ਸੁਖਦੇਵ ਦਾ ਤ੍ਰਿਗੜਾ ਲੋਕ-ਜ਼ਬਾਨ ਉਤੇ ਨਹੀਂ ਚੜ੍ਹੇਗਾ ? ਕੀ ਫੇਰ ਇਹ ਗੌਣ ਮੇਰੇ ਕੰਨਾਂ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਪਏਗਾ :-

''ਭਗਤ ਸਿੰਘ ਦੱਤ ਯਾਰੋ,

ਜਿਨ੍ਹੇ ਰਖ ਲਈ ਮੁਲਕ ਦੀ ਪੱਤ ਯਾਰੋ।"

ਕਈਆਂ ਦੀ ਜਾਂਚੇ ਭਗਤ ਸਿੰਘ ਤੇ ਦਤ ਇਕੋ ਹੀ ਆਦਮੀ ਸੀ। ਕੀ ਜਲ੍ਹਿਆਂ ਵਾਲੇ ਬਾੜਾ ਵਿਚ ਹਿੰਦੂ ਸਿਖ ਲਹੂ-ਨਦੀਆਂ ਦਾ ਸੰਗਮ ਫੈਰ ਵਾਹ ਵਿਛੰਨਾ ਹੋ ਜਾਏਗਾ।

ਮੇਰਾ ਸੁਪਨਾ ਉਹ ਪੰਜਾਬ ਹੈ, ਜਿਦ੍ਹੇ ਵਿਚ ਚਾਚਾ ਘੁੱਲਾ ਆਪਣੇ ਪਸ਼ੌਰਾ ਸਿੰਘ ਯਾਰ ਦੇ ਕਾਕੇ ਨੂੰ ਹਮੇਸ਼ਾ ਦੋ ਪਕੌੜੇ ਵਧ ਦੇਵੇਂ ਤੇ ਉਹਦੀ

ਗਲ੍ਹ ਉਤੇ ਚੁੰਢੀ ਵਢ ਕੇ ਮੁਸਕਰਾਏ।

ਮੈਂ ਸਿਖ ਹਾਂ। ਸਿਖ ਗੁਰੂ ਮੈਨੂੰ ਪਿਆਰੇ ਹਨ। ਗੁਰਸਿਖੀ ਦੇ ਮਾਰਗ ਉਤੇ ਚਲਦਿਆਂ ਮੈਨੂੰ ਉਹ ਦਿਲ ਮਿਲਿਆ ਜਿਦ੍ਹੀ ਪਿਆਰ-ਭੁਖ ਤ੍ਰਿਪਤ ਕਰਨ ਲਈ ਭਾਰਤ ਦੇ ਹਿੰਦੂ, ਸਿਖ, ਮੁਸਲਮਾਨ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸਾਰੀ ਦੁਨੀਆ ਦੇ ਲੋਕ ਮੇਰਾ ਇਸ਼ਕ ਬਣ ਗਏ ਹਨ। ਪਰ ਇਹ ਵੀ ਸਚ ਹੈ ਕਿ ਜਿਵੇਂ ਭਾਰਤ ਦੀ ਧਰਤੀ ਦੁਨੀਆ ਦੇ ਬੋਧੀਆਂ ਦੀ ਯਾਤ੍ਰਾ ਹੈ, ਤਿਵੇਂ ਹਿੰਦੂ ਮੇਰੇ ਪੂਜ ਹਨ – ਕਿਉਂਕਿ ਮੇਰੀ ਮਾਂ ਮੇਰੇ ਬੜੇ ਚੰਗੇ ਮਾਮਾ ਕਾਂਸ਼ੀ ਰਾਮ ਦੀ ਭੈਣ ਸੀ। ਮੇਰੇ ਸਾਰੇ ਗੁਰੂਆਂ ਨੇ ਹਿੰਦੂ ਘਰਾਂ ਵਿਚ ਜਨਮ ਲਿਆ ਸੀ। ਮੇਰੇ ਦੋ ਗੁਰੂਆਂ ਨੇ ਹਿੰਦੂ-ਰਖਿਆ ਲਈ ਸਿਰਵਾਰੇ ਸਨ।

ਪੰਜਾਬੀ ਹਿੰਦੂ ਮੈਨੂੰ ਬੜੇ ਪਿਆਰੇ ਹਨ, ਇਹ ਮੇਰੀ ਮਾਂ ਦੀ ਬੋਲੀ ਬੋਲਦੇ ਹਨ। ਇਕੋ ਮਾਂ ਨੂੰ ਪਿਆਰ ਕਰਨ ਵਾਲਿਆਂ ਦਾ ਰਿਸ਼ਤਾ ਜੇ ਆਪਸ ਵਿਚ ਭਰਾਵਾਂ ਵਾਲਾ ਨਹੀਂ ਬਣਦਾ, ਤਾਂ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਮਾਂ-ਪਿਆਰ ਵਿਚ ਕੋਈ ਖੋਟ ਹੋਵੇਗਾ। ਬੋਲੀ ਸਾਨੂੰ ਏਸ ਲਈ ਪਿਆਰੀ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਬੋਲਣ ਵਾਲਿਆਂ ਨੂੰ ਸਾਂਝੀ ਲੜੀ ਵਿਚ ਪ੍ਰੋ ਕੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਸਾਡੀ ਸਾਂਝ ਵਧਾਂਦੀ ਹੈ। ਬੋਲਣ ਵਾਲਿਆਂ ਤੋਂ ਬੇ-ਵਾਸਤਾ ਬੋਲੀ ਦਾ ਇਸ਼ਕ ਭੁਖ-ਤ੍ਰਿਪਤੀ ਤੋਂ ਬੇ-ਵਾਸਤਾ ਖ਼ੁਰਾਕ ਦੀ ਪੂਜਾ ਹੈ। ਬੋਲੀ ਸਾਧਨ ਹੈ, ਤੇ ਏਸ ਲਈ ਮੇਰੀ ਪੂਜ ਤੇ ਪ੍ਰੀਤਮਾ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਇਹ ਐਨੇ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਦਿਲਾਂ ਤਕ ਮੇਰੀ ਪਹੁੰਚ ਬਣਾਂਦੀ ਹੈ।

ਭਰਾ ਭਰਾ ਵਿਚ ਨਫ਼ਰਤ ਖਲਾਰਨਾ ਪੀਣ ਵਾਲੇ ਚਸ਼ਮਿਆਂ ਵਿਚ ਜ਼ਹਿਰ ਖਲਾਰਨ ਨਾਲੋਂ ਭੀ ਵਡਾ ਗੁਨਾਹ ਹੈ। ਪਾਣੀ ਵਿਚ ਮਿਲਿਆ ਜ਼ਹਿਰ ਬੀਮਾਰ ਕਰਦਾ ਜਾਂ ਹਦ ਮਾਰ ਦੇਂਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਨਫ਼ਰਤ ਮਨੁੱਖਾਂ ਨੂੰ ਝਲਿਆਂ ਕਰ ਦੇ ਦੀ ਹੈ – ਤੇ ਝੱਲ ਮੌਤ ਨਾਲੋਂ ਕਿਤੇ ਵਧੇਰੇ ਅਫ਼ਸੋਸ ਨਾਕ ਅਵਸਥਾ ਹੈ। ਮੌਤ ਸੁਹਣੀਆਂ ਯਾਦਾਂ ਨਾਲ ਮਿਠੀ ਵੀ ਬਣ ਸਕਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਝੱਲ ਹਰ ਯਾਦ, ਹਰ ਮਿਠਾਸ, ਹਰ ਆਸ ਦਾ ਖ਼ਾਤਮਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

र्भा है

हेररी

धी रे

भातु.

ਨਹੀਂ

गु ही

जग्र

हे चैंगे

ਘਰਾਂ

मित

ਬੋਲੀ

भुवा में

DIMP

र धि

नांश

वां रे

fhmi

िहिं

140

ਪੰਜਾਬੀਆਂ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਇਕ ਸ਼ਾਨਦਾਰ ਭਵਿਖ ਹੈ। ਪੰਜਾਬ ਦੀ ਧਰਤੀ ਤੇ ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਮਨੁਖ ਸਾਰੇ ਮੁਲਕ ਵਿਚ ਇਕ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾ ਰਖਦੇ ਹਨ, ਪੰਜਾਬੀ ਬੋਲੀ ਵਿਚ ਇਹੋ ਜਿਹੀ ਹੋਣਹਾਰੀ ਦਿਸ ਰਹੀ ਹੈ, ਕਿ ਦੋ ਦਹਾਕਿਆਂ ਵਿਚ ਇਹ ਮੁਲਕ ਦੀਆਂ ਸਤਕਾਰੀਆਂ ਹੋਈਆਂ ਬੋਲੀਆਂ ਦੀ ਮੁਹਰਲੀ ਸਫ਼ ਵਿਚ ਆ ਜਾਏਗੀ। ਪੰਜਾਬ ਦੀ ਬੋਲੀ ਪੰਜਾਬੀ ਹੋਣੀ ਚਾਹੀਦੀ ਹੈ – ਬਿਲਕੁਲ ਠੀਕ ਪਰ ਹਿੰਦੂ ਸਿਖ ਭਰਾ ਭਰਾ ਨਾ ਰਹਿਣ – ਇਹ ਬਿਲਕੁਲ ਗ਼ਲਤ ਹੈ।

ਪੰਜਾਬੀ ਹਿੰਦੂ ਤੇ ਪੰਜਾਬੀ ਸਿਖ ਦੀ ਤਕਦੀਰ ਅਨਿਖੜਵੀਂ ਹੈ, ਹੋਰ ਸਭ ਤਦਬੀਰਾਂ ਨਿਸਫ਼ਲ ਹਨ। ਨਹੁੰਆਂ ਨਾਲੋਂ ਮਾਸ ਨਿੱਖੜ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ, ਸਿਖ ਹਿੰਦੂ ਵਖ ਵਖ ਹੋ ਕੇ ਨਾ ਪੰਜਾਬ ਨੂੰ ਤੇ ਨਾ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਵਡਾ ਬਣਾ ਸਕਦੇ ਹਨ।

ੰਹਿੰਦੂ ਸਿਖ ਭਾਈ ਭਾਈ'' ਹੀ ਸਾਡੀਆਂ ਅਹੁਰਾਂ ਦਾ ਇਲਾਜ ਹੈ।



#### ਬੌਲੀ

### Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Colodo Co

ਮੂੰਹ ਮਨੁਖ ਦੇ ਸਰੀਰ ਦਾ ਚਿੜ੍ਹ ਹੈ। ਇਹਦੇ ਤੋਂ ਉਹਦੇ ਸਰੀਰ ਦਾ ਸੁਹਣ ਕੋਝ ਪਛਾਣਿਆਂ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਬੋਲੀ ਮਨੁਖ ਦੀ ਆਤਮਾ ਦਾ ਚਿੜ੍ਹ ਹੈ – ਇਹਦੇ ਤੋਂ ਉਹਦੀ ਆਤਮਾ ਦਾ ਵਧੀਆਂ ਘਟੀਆਂ ਹੋਣਾ ਦਿਸ ਪੈਂਦਾ ਹੈ। ਅਣਬੋਲਿਆਂ ਮਨੁਖ ਐਉਂ ਹੈ ਜਿਉਂ ਕੋਈ ਬੂਹੇ-ਬੰਦ ਮਕਾਨ, ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਕੰਧਾਂ ਤੇ ਬਣੜ੍ਹ ਹੀ ਅਸੀਂ ਵੇਖਦੇ ਹਾਂ। ਬੋਲਿਆਂ ਜਿਉਂ ਕਿਸੇ ਨੇ ਬੂਹੇ ਖੋਲ੍ਹ ਕੇ ਸਾਨੂੰ ਅੰਦਰ ਝਾਤੀ ਪੁਆਂ ਦਿਤੀ ਹੈ। ਕਈ ਮਕਾਨਾਂ ਦਾ ਅੰਦਰ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਬਾਹਰਲੀ ਬਣੜ੍ਹ ਨਾਲੋਂ ਕੇਡਾ ਹੀ ਸੁਹਣਾ ਤੇ ਕੇਡਾ ਹੀ ਸੁਖ ਦੇਣ ਵਾਲਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਕਿਸੇ ਸੁਹਜ-ਭੁਖੇ ਸਿਆਣੇ ਨੇ ਸੁਹਣੇ ਮੂੰਹ ਵਾਲੇ ਰਾਹੀ ਨੂੰ ਵੇਖ ਕੇ ਆਖਿਆ ਸੀ: "ਓ ਸੁਹਣਿਆਂ – ਬੋਲ ਖਾਂ – ਮੈਂ ਵੇਖਾਂ - ਅੰਦਰੋਂ ਤੂੰ ਏਦੂੰ ਭੀ ਸੁਹਣਾ ਹੋਵੇਂਗਾ!"

ਅੰਨ੍ਹੇ ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ ਸਿਆਣੇ ਤੇ ਦਿਲਚਸਪ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਗੁੰਗਾ ਕੋਈ ਵਿਰਲਾ ਹੀ ਦਿਲਚਸਪੀ ਜਗਾਂਦਾ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਬੋਲੀ ਤੋਂ ਹੀ ਅਸੀਂ ਮਨੁਖੀ ਅਮੀਰੀ ਦਾ ਮੇਚਾ ਲੈ ਸਕਦੇ ਹਾਂ, ਬੋਲੀ ਹੀ ਦਸਦੀ ਹੈ ਕਿ ਬੋਲਣ ਵਾਲੇ ਨੇ ਕੀ ਕੁਝ ਆਪਣਾ ਬਣਾਇਆ ਹੈ। ਜੇ ਉਹਦੇ ਅੰਦਰ ਬਹੁਤ ਕੁਝ ਹੈ, ਤਾਂ ਉਹਦੀ ਬੋਲੀ ਫੁਲਾਂ ਫਲਾਂ ਲਦੇ ਬਾਗ਼ ਵਿਚੋਂ ਮਹਿਕਦੀ ਆਈ ਪੌਣ ਵਰਗੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਸ੍ਰੋਤੇ ਉਹਨੂੰ ਪਿਆਰ ਦੇਂਦੇ ਹਨ, ਭਰੋਸਾ ਦੇ ਦੇ ਹਨ, ਕਈ ਵਾਰੀ ਜਿੰਦਾਂ ਵੀ ਹਾਜ਼ਰ ਕਰ ਦੇ ਦੇ ਹਨ। ਜਿਦ੍ਹੇ ਅੰਦਰ ਬਹੁਤਾ ਕੁਝ ਨਹੀਂ, ਉਹਦੀ ਬੋਲੀ ਰੜੇ ਰੇਗਿਸਤਾਨਾਂ ਵਿਚੋਂ ਰੁਖੀ ਤਪਦੀ ਆਈ ਪੌਣ ਵਰਗੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਬੋਲੀ ਤੱ-ਦੇ ਅਸਲੀ ਅਮੀਰੀ ਦਾ ਠੀਕ ਮੈਚਾ ਮੰਨੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਕਿ ਇਹ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਅਮੀਰੀ ਵਿਚੋਂ ਆਪਣੇ ਲਫ਼ਜ਼ ਚੁਣਦੀ ਹੈ। ਹਰ ਇਕ ਲਫ਼ਜ਼ ਕਿਸੇ ਤਜਰਬੇ ਦਾ ਹਿੱਸਾ, ਤੇ ਹਰ ਇਕ ਤਜਰਬਾ ਕਿਸੇ ਅਕਲ ਦਾ ਹਿੱਸਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਤੇ ਅਕਲ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਅਸਲੀ ਸੋਨਾ ਹੈ, ਜਿਦੀ ਲਿਸ਼ਕ ਤੋਂ ਵਿਰਵੇ ਸਡੌਲ ਨਕਸ਼ ਵੀ ਦਿਲਾਂ ਵਿਚ ਕੋਈ ਖਿੱਚ ਨਹੀਂ ਪਾਂਦੇ।

ਬੋਲੀ ਦਾ ਖ਼ਜ਼ਾਨਾ ਬਚਪਨ ਦੇ ਚੁਗਿਰਦੇ ਵਿੱਚੋਂ ਜੁੜਨਾ ਸ਼ੁਰੂ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਬਚਪਨ ਵਿਚ ਮਨ ਉਤੇ ਚਿਤ੍ਰੇ ਲਫ਼ਜ਼ ਸਾਨੂੰ ਭੁਲਦੇ ਨਹੀਂ, ਤੇ ਮੁਹਰਾਂ ਵਰਗਾ ਕੰਮ ਦੇਂਦੇ ਹਨ। ਇਕ ਇਕ ਮੁਹਰ ਅਸੀਂ ਅਨੇਕਾਂ ਨਿਕੇ ਸਿਕਿਆਂ ਵਿਚ ਵਟਾਂਦੇ ਤੇ ਸਾਡੇ ਖ਼ਜ਼ਾਨੇ ਦੀਆਂ ਪੇਟੀਆਂ ਛਣਕਨ ਲਗ ਪੈਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਏਸ ਲਈ ਜਿਥੇ ਸੰਡਾ ਬਚਪਨ ਬੀਤੇ ਉਹ ਥਾਂ ਮੁਹਰਾਂ ਦੀ ਖਾਣ ਹੈ। ਪਹਿਲਾਂ ਸਾਡੀ ਅਮੀਰੀ ਦਾ ਨਿਰਭਰ ਏਸ ਖਾਣ ਉਤੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਜੇ ਸਾਡੀ ਖਾਣ ਵਿਚ ਮੁਹਰਾਂ ਕਸੀਆਂ ਹਨ ਤਾਂ ਸਾਡੀ ਬਹੁਤੀ ਪੁਟਾਈ ਭੀ ਸਾਨੂੰ ਮਾਲਾ ਮਾਲ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕੇਗੀ।

ਏਸ ਲਈ ਬਚਿਆਂ ਦੀ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ ਅਮੀਰੀ ਦਾ ਵਾਧਾ ਕਾਇਮ ਰਖਣਾ ਵਡਿਆਂ ਦਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨਾਲ ਪਹਿਲਾ ਧਰਮ ਹੈ। ਜਿਹੜੇ ਵਡੇ ਬਚਿਆਂ ਦੀ ਦੁਨੀਆਂ ਦਾ ਧਿਆਨ ਨਹੀਂ ਰਖਦੇ – ਜੀਕਰ ਪਲਦੇ ਤੇ ਜਿਥੇ ਪਲਦੇ, ਬਚਿਆਂ ਨੂੰ ਪਲੀ ਜਾਂ ਰੁਲੀ ਜਾਣ ਦੇ ਦੇ ਹਨ – ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਆਪਣੀ ਦੁਨੀਆਂ ਭੀ ਦਿਨੋਂ ਦਿਨ ਕੰਗਾਲ ਹੁੰਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਪਰ ਭਰਪੂਰ ਖਾਣ ਵਿਚੋਂ ਵੀ ਸਿਆਣੀ ਪੁਟਾਈ ਹੀ ਦੌਲਤ ਪੁਟ ਸਕਦੀ ਹੈ , ਖਾਣਾਂ ਵਿਚ ਕਿੰਨਾ ਕੁਝ ਸੋਨਾ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ। ਸੋਨੇ ਦੇ ਕਿਣਕੇ ਲਭ ਲਭ, ਪੂੰਝ ਪੂੰਝ ਆਪਣੀਆਂ ਪਟੀਆਂ ਵਿਚ ਸਾਂਭਣੇ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਸਾਡੀ ਪੁਟਾਈ ਤੇ ਸਾਡੀਆਂ ਲੱਭਾਂ ਦਾ ਨਾਪ ਸਾਡੀ ਬੋਲੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਜਿੰਨੀ ਬਹੁਤੀ ਸਾਡੀ ਪੁਟਾਈ ਤੇ ਜਿੰਨੀ ਬਹੁਤੀ ਸਾਡੀ ਲੱਭ, ਓਨੀ ਬਹੁਤੀ ਅਮੀਰ ਸਾਡੀ ਬੋਲੀ ਹੁੰਦੀ ਜਾਏਗੀ।

ਸਾਡੀ ਬੋਲੀ ਉਹ ਹੈ ਜਿਹੜੀ ਸਾਡੇ ਬਚਪਨ ਦੀ ਬੋਲੀ ਹੈ, ਸਾਡੀ ਮਾਂ ਦੀ ਬੋਲੀ ਹੈ। ਬੜੇ ਬੇ-ਭਾਗ ਨੇ ਉਹ ਸ਼ਖਸ਼ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵਡਿਆਂ ਹੋ ਕੇ ਬਚਪਨ ਦੀ ਖੋਲੀ ਨਾਲੋਂ ਕੋਈ ਵਖਰੀ ਬੋਲੀ ਅਪਣਾਨੀ ਪੈਂਦੀ ਹੈ। ਸਿਰਫ਼ ਬਚਪਨ ਦੀ ਬੋਲੀ ਦੀ ਮੁਹਰ ਲਾ ਕੇ ਹੀ ਕੋਈ ਆਪਣੀ ਅੰਦਰਲੀ ਦੌਲਤ ਨੂੰ ਅਖ਼ੀਰਲੇ ਨਿਕੇ ਤੋਂ ਨਿਕੇ ਸਿੱਕੇ ਤਕ ਵਰਤ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਹੋਰ ਕਿਸੇ ਵੀ ਬੋਲੀ ਦੀ ਛਾਪ ਸਾਡੇ ਨਿਕੇ ਜਜ਼ਬਾਤੀ ਹੀਰੇ ਝੱਲ ਨਹੀਂ ਸਕਦੇ।

ਤਜਰਬਾ ਸਾਡੀ ਦੌਲਤ ਹੈ, ਤੇ ਇਹ ਦੌਲਤ ਬਚਪਨ ਦੇ ਸਮੇਂ ਜਿਹੜੀ ਬੋਲੀ ਦੇ ਚਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਸਾਂਭੀ ਗਈ ਹੈ, ਓਸੇ ਬੋਲੀ ਦੀ ਸੂਈ ਇਹਦੇ ਉਤੇ ਫੇਰਿਆਂ ਇਹ ਗਰਾਮੋਫ਼ੋਨ ਦੇ ਰੀਕਾਰਡ ਵਾਂਗ ਵੱਜ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਤਾਂ ਤੇ ਬੋਲੀ ਨਾਲੋਂ ਵਧੇਰੇ ਧਿਆਨ ਮੰਗਣ ਵਾਲੀ ਕੋਈ ਹੋਰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਦੌਲਤ ਨਹੀਂ। ਤਜਰਬਾ ਏਸ ਦੌਲਤ ਦਾ ਖ਼ਜ਼ਾਨਾ ਹੈ, ਸ਼ਬਦ ਇਹਦੇ ਸਿੱਕੇ ਤੇ ਨੋਟ ਹਨ। ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਅਸੀਂ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਮੰਡੀ ਵਿਚ ਦਲਾਂਦੇ ਹਾਂ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਦੌਲਤ ਬਿਨਾਂ ਸ਼ਬਦ ਨਕਾਰੇ ਹਨ, ਤੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਬਿਨ ਇਹ ਦੌਲਤ ਅਣਵਰਤੀ ਪਈ ਰਹੇਗੀ।

ਏਸ ਲਈ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਤਜਰਬੇ ਦੇ ਮੌਕਿਆਂ ਵਿਚ ਵਾਧਾ ਚਾਹਿਆ ਜਾਏ। ਪੜ੍ਹਾਈ ਆਪਣੇ ਆਪ ਵਿਚ ਕੋਈ ਵਡਾ ਤਜਰਬਾ ਨਹੀਂ, ਸਿਰਫ਼ ਤਜਰਬੇ ਦੀ ਲਗਨ ਵਧਾਣ ਤੇ ਤਜਰਬਿਆਂ ਨੂੰ ਸਾਂਭਣ ਦਾ ਸਾਧਨ ਹੈ। ਵੇਖਣਾ, ਖੇਡਣਾ, ਮਿਲਣਾ, ਪਿਆਰਨਾ, ਕੁਝ ਜੋੜਨਾ, ਕੁਝ ਤੋੜਨਾ ਆਦਿ ਅਸਲੀ ਤਜਰਬੇ ਹਨ, ਜਿਹੜੇ ਸਾਡੀ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤ ਨੂੰ ਅਮੀਰ ਬਣਾਂਦੇ ਤੇ ਸਾਡੀ ਬੋਲੀ ਨੂੰ ਲਿਸ਼ਕਾਂਦੇ ਹਨ। ਜਬਾਨੀ ਤੇ ਬੁਢਾਪੇ ਨਾਲੋਂ ਕਈ ਗੁਣਾਂ ਕੀਮਤੀ ਸਮਾਂ ਬਚਪਨ ਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਹਦੇ ਵਿਚ ਹੀ ਉਹ ਮੁਹਰਾਂ ਇਕੱਠੀਆਂ ਕੀਤੀਆਂ ਜਾ ਸਕਦੀਆਂ ਹਨ, ਜਿਹੜੀਆਂ ਭੰਨਾ ਭੰਨਾ ਕੇ ਜਵਾਨੀ ਤੇ ਬਢਾਪਾ ਆਪਣਾ ਔਖਾ ਜਾਂ ਸੌਖਾ ਝਟ ਲੰਘਾਂਦੇ ਹਨ। ਹਰ ਲਫ਼ਜ਼ ਸੋਨੇ ਦਾ ਨਿੱਕਾ ਜਿਹਾ ਤਿਣਕਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਹਦੀ ਬਨਾਵਟ ਗਹਿਣੇ ਦੀ ਘੜਾਈ ਵਾਂਗ ਇਹਦੀ ਅਸਲੀਅਤ ਨੂੰ ਅਗੇ ਜਾਂ ਪਿਛੇ ਪਾਂਦੀ ਹੈ। ਕਈਆਂ ਦੇ ਲਫ਼ਜ਼ ਇਹੋ ਜਿਹੇ ਕੋਝੇ ਘੜੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਕਿ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਸੋਨੇ ਨੂੰ ਕੋਈ ਪਿੱਤਲ ਦੇ ਭਾ ਭੀ ਨਹੀਂ ਚੁਕਦਾ। ਕੋਈ ਸਰਾਫ਼ ਮਹਿੰਗਾ ਸਸਤਾ ਭਾਵੇਂ ਉਹਨੂੰ ਹਥ ਪਾ ਲਏ, ਪਰ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਚਾਲੂ ਸਿੱਕੇ ਵਾਂਗ ਉਹ ਫ਼ੌਰੀ ਲੋੜਾਂ ਪੂਰੀਆਂ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦਾ।

ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਅਨੇਕਾਂ ਲੋਕ ਆਪਣਾ ਮੁਲ ਪੂਰਾ ਨਹੀਂ ਪੁਆ ਸਕਦੇ ਕਿਉਂਕਿ ਉਹਨਾਂ ਆਪਣੇ ਲਫ਼ਜ਼ਾਂ ਵਲ ਕਦੇ ਧਿਆਨ ਨਹੀਂ ਦਿਤਾ। ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਕਸੂਹਣੇ, ਛਿੱਥੇ, ਚੁਭਦੇ, ਕੌੜੇ, ਬੇ-ਤਾਲੇ, ਬੇ-ਰਸ ਲਫ਼ਜ਼ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਸੋਨੇ ਨੂੰ ਬੇ-ਖਿਚ ਤੇ ਬੇ-ਕੀਮਤ ਬਣਾਈ ਰਖਦੇ ਹਨ।

ਬੋਲੀ ਨਾ ਸਿਰਫ਼ ਕਾਮਯਾਬੀ ਦੀ ਕੁੰਜੀ ਹੈ, ਇਹ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਹੁਸਨਾਂ ਤੇ ਸੁਆਦਾਂ ਦਾ ਜਾਦੂ ਹੈ। ਇਹ ਸਾਡੇ ਅਨਹੋਣੇ ਸੁਪਨਿਆਂ ਨੂੰ ਭੀ ਲਕੀਰਾਂ ਘੇਰਿਆਂ ਵਿਚ ਚਿੱਤ੍ਰ ਕੇ ਅਸਲੀਅਤ ਦਾ ਰੂਪ ਦੇ ਦੇਂਦੀ ਹੈ। ਇਹ ਸਾਡੇ ਜਿਗਰੇ ਪਿਆਰਾਂ ਦੀ ਕਾਸਦ, ਸਾਡੀਆਂ ਪੁੱਗੀਆਂ ਅਣ-ਪੁਗੀਆਂ ਰੀਝਾਂ ਦੀ ਫ਼ਿਲਮ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਉਦਾਸ ਬਦਲਾਂ ਦੇ ਹਨੇਰੇ ਵਿਚੰਚਲਾ ਕੇ ਭੀ ਅਸੀਂ ਸੁਨਹਿਰੀ ਧੁਪਾਂ ਚੜ੍ਹਾ ਸਕਦੇ ਹਾਂ। ਇਹ ਸਾਡੇ ਤੇ ਸਾਡੇ ਪ੍ਰੀਤਮ ਵਿਚਲੀ ਰੇਸ਼ਮੀ ਲੜੀ ਹੈ, ਸਾਡੀਆਂ ਵਫ਼ਾਵਾਂ ਤੇ ਦੋਸਤੀਆਂ ਦੀ ਸਾਖੀ ਹੈ।

ਕੋਈ ਬੋਲੀ ਬਾਰੇ ਅਣਗਹਿਲੀ ਨਾ ਕਰੇ, ਨਾ ਇਹਦੇ ਬਾਰੇ ਕੋਈ ਮਸਖ਼ਰੀ ਮਖ਼ੌਲ ਸਹਾਰੇ। ਇਹ ਬੜੀ ਮਹਿੰਗੀ ਤੇ ਪਿਆਰੀ ਵਿਰਾਸਤ ਹੈ। ਮਾਪਿਆਂ ਕੋਲੋਂ, ਉਸਤਾਦਾਂ ਕੋਲੋਂ, ਘਰ ਆਏ ਮਹਿਮਾਨਾਂ ਕੋਲੋਂ, ਹੋਕਾ ਦੇ ਦੇ ਛਾਬੜੀ ਵਾਲੇ ਕੋਲੋਂ, ਲਕੜਾਂ ਪਾੜਨ ਆਏ ਮਜੂਰ ਕੋਲੋਂ, ਘੁਗੂ ਘੌੜੇ ਵੇਚਣ ਆਈ ਪਖੀਵਾਰਨ ਕੋਲੋਂ, ਗਵਾਲੇ ਚਰਵਾਹੇ ਕੋਲੋਂ, ਹਰ ਲਫ਼ਜ਼ਾਂ ਦੇ ਮਾਲਕ ਕੋਲੋਂ ਉਹਦੇ ਲਫ਼ਜ਼ ਸਿਖੋ, ਤੇ ਸੰਭਾਲੋ। ਲਫ਼ਜ਼ਾਂ ਦੀ ਭੁਖ ਪੈਦਾ ਕਰੋ, ਐਊਂ ਟੱਪੇ ਕੋਈ ਦਿਲ-ਰੰਗਿਆ ਲਫ਼ਜ਼ ਸੁਣ ਕੇ, ਜਿਉਂ ਤਿਤਲੀ ਟਪਦੀ ਹੈ ਰਾਂਗਲੇ ਫੁਲ ਵੇਖ ਕੇ।

ਲਫ਼ਜ਼ ਆਪਣੇ ਆਪ ਵਿਚ ਦੌਲਤ ਨਹੀਂ, ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕਿਸੇ ਸਿੱਕੇ ਉਤੇ ਲਗੀ ਮੁਹਰ ਆਪ ਦੌਲਤ ਨਹੀਂ, ਸਿਰਫ਼ ਕਿਸੇ ਦੌਲਤ ਦੀ ਮੋਤਬਰ ਨਿਸ਼ਾਨੀ ਹੈ। ਓਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਲਫ਼ਜ਼ ਭੀ ਦਿਲ ਦੀ ਦੌਲਤ ਦੀਆਂ ਮੁਹਰਾਂ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਜੇ ਦਿਲ ਵਿਚ ਦੋਸਤੀਆਂ, ਪਿਆਰਾਂ, ਕੁਰਬਾਨੀਆਂ ਗੀਤਾਂ, ਕਹਾਣੀਆਂ, ਹੰਝੂਆਂ, ਹਾਸਿਆਂ ਤੇ ਕੁਦਰਤ ਦੀਆਂ ਛੁਹਾਂ ਦੀ ਦੌਲਤ ਅਮੁਕ ਹੈ, ਤਾਂ ਮਨੁਖੀ ਕੁਖ ਵਿਚੋਂ ਕਿਹੜਾ ਜੰਮਿਆ ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਜੱਫੀਆਂ ਪਾਂਦੇ ਲਫ਼ਜ਼ਾਂ ਦੀ ਛਣ ਛਣ ਤੋਂ ਨਿਛਾਵਰ ਹੋਣੋਂ ਰੁਕ ਸਕੇ !



# ਤੂੰ ਲੌਚੇਂ ਕਿਹੜੀ ਡਾਚੀ ਨੂੰ ?

# DODDDDDDDDDDDDDD

ਮੇਰੀ ਲੇਖਣੀ ਵਿਚ ਇਸ਼ਕ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਬਾਰ ਬਾਰ ਆਉਂਦਾ ਪੜ੍ਹ ਕੇ ਕਿਸੇ ਨੇ ਮੈਨੂੰ ਪੁਛ ਘਲਿਆ ਹੈ:

"ਤੁਹਾਡਾ ਇਸ਼ਕ ਕਿਹੜੀ ਭਾਚੀ ਨੂੰ ਲੌੜਦਾ ਫਿਰਦਾ ਹੈ ?<sup>)</sup>'

ਏਸ ਪੁਛ ਦੇ ਲਫ਼ਜ਼ਾਂ ਵਿਚ ਦੂਰ ਸਾਰਿਓ ਤੁਰੀ ਆਉਂਦੀ, ਕਿਸੇ ਡਾਚੀ ਦੀਆਂ ਟੱਲੀਆਂ ਦੀ ਮਿੱਠੀ ਮਿੱਠੀ ਟੁਨ ਟੁਨਾਹਟ ਹੈ, ਉਮਰ ਦੀ ਅਧੀ ਸਦੀ ਦੀਆਂ ਮੇਰੀਆਂ ਯਾਦਾਂ ਛਣਕ ਉਠੀਆਂ ਹਨ।

ਇਕ ਡਾਚੀ ਦੇ ਨਹੀਂ, ਅਨੇਕਾਂ ਦੇ ਪੈਰ-ਚਿਤਰਾਂ ਪਿਛੇ ਫਾਵਾ ਹੋਇਆ ਮੈਂ ਫਿਰਿਆ ਹਾਂ; ਅਨੇਕਾਂ ਦੀਆਂ ਟਲੀਆਂ ਮੈਂ ਚੁੰਮੀਆਂ, ਤੋਂ ਲੰਮੀਆਂ ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਧੌਣਾਂ ਨੂੰ ਗਲਵਕੜੀਆਂ ਪਾਈਆਂ ਹਨ, ਤੋਂ ਨਿਰਮਲ ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਅਖੀਆਂ ਵਿਚ ਤਕਿਆ ਹੈ— — —

ਪਰ ਲੋੜਦਾ ਮੈਂ ਫਿਰਦਾ ਹਾਂ ਓਸ ਅਨੋਖੇ ਡਾਚੀ ਵਾਲੇ ਨੂੰ ਜਿਹੜਾ, ਅੱਧੀ ਸਦੀ ਤਾਰੇ ਦੀ ਲਿਸ਼ਕ ਵਾਂਗ, ਮੇਰੀ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਲੰਘਿਆ, ਤੇ ਝੰਮਝੰਮਾਂਦਾ ਜਿਦ੍ਹਾ ਮੂੰਹ ਮੇਰੀ ਦੁਨੀਆ ਦਾ ਘੁਸ-ਮੁਸਾ ਜਗਮਗਾ ਗਿਆ ਸੀ।

ਸੱਸੀ ਦੇ ਸਮੇਂ ਔਖੇ ਸਨ, ਨਾ ਉਮਰ ਨੇ ਹੀ ਉਹਦੀ ਵਫ਼ਾ ਕੀਤੀ। ਬਿਰਹੋਂ ਦੇ ਤਪਦੇ ਥਲਾਂ ਵਿਚ ਉਹਦੇ ਵਲਵਲੇ ਭੂਜ ਗਏ,

909

ਉਹਦੀ ਢੂੰਡ ਛੇਤੀ ਮੁਕ ਗਈ, ਡਾਚੀ ਵਾਲੇ ਲਈ ਉਹਦੀ ਕੂਕ ਛੇਤੀ ਚੁਪ ਹੋ ਗਈ।

ਪਰ ਮੇਰੀ ਫ਼ੁਰਕਤ ਅਸਹਿ ਹੋ ਜਾਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਉਸੈਦ ਵਿਚ ਵਟ ਕੇ ਜਿਉਣ ਜੋਗੀ ਬਣ ਗਈ। ਜੰਗਲ ਢੂੰਡੇ, ਫੁਲਾਂ ਦੇ ਦਿਲ ਫਰੋਲੇ, ਨੁਹਾਰਾਂ ਜਾਂਚੀਆਂ ; ਚੰਨਾਂ, ਤਾਰਿਆਂ ਤੇ ਧਰਤੀਆਂ ਕੋਲੋਂ ਸੋਆਂ ਪੁਛੀਆਂ ; ਤੇ ਹਰ ਨਿਸਫ਼ਲਤਾ ਦੀ ਦਲਦਲ ਵਿਚੋਂ " ਤੂੰ ਆਵੇਂਗੀ— ਤੂੰ ਆਵੇਂਗੀ।" ਦੀ ਮੇਰੀ ਧੜਕਣ ਅਗਿਓਂ ਅਗੇਰੇ ਮੈਨੂੰ ਤੋਰੀ ਲਈ ਜਾਂਦੀ ਰਹੀ।

ਮੈਂ ਠੇਡੇ ਬਬੇਰੇ ਖਾਧੇ; ਰਸਤਿਆਂ ਦੀਆਂ ਰੋਕਾਂ ਤੋਂ ਛਿੱਥਾ ਪਿਆ, ਕਦੇ ਕਦੇ ਹੰਭਿਆ ਦਿਲ ਬਹਿ ਵੀ ਗਿਆ; ਲੱਤਾਂ ਵਿਚ ਤੁਰਨ-ਸ਼ਕਤੀ ਬਸ ਹੋ ਗਈ ਜਾਪੀ – – ਪਰ ਓਦੋਂ ਹੀ ਕਿਧਰੋਂ ਆਈ ਟੱਲੀਆਂ ਦੀ ਮਿੱਠੀ ਟਨ-ਟਨ ਨੇ ਹਾਰੀਆਂ ਅਖਾਂ ਵਿਚ ਕਿਸੇ ਅਣ-ਤੁਰੇ ਰਸਤੇ ਦੀ ਸੇਧ ਟੁਣਕਾ ਦਿਤੀ, ਤੇ ਥਕੀਆਂ ਲੱਤਾਂ ਵਿਚ ਕੋਈ ਨਵਾਂ ਸਾਹ ਸੱਤ ਮਚਾ ਦਿਤਾ।

ਮੈਂ ਉਹਨੂੰ ਲੋੜਦਾ ਹੀ ਤੁਰਿਆ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹਾਂ। ਲਮਕਦੀ ਤਾਲਵੀਂ ਤੌਰ ਵਾਲੀਆਂ ਡਾਚੀਆਂ ਜ਼ਰੂਰ ਮੇਰੀ ਅਮੁਕ ਲੋਚਨਾ ਰਹੀਆਂ ਹਨ, ਕਿਉਂਕਿ ਜਿਸ ਨੇ ਮੇਰੀ ਦੁਨੀਆ ਅਚਾਨਕ ਲਟ-ਲਟਾ ਦਿਤੀ ਸੀ, ਉਹ ਇਕ ਮਟਕ ਹੁਲਾਰੇ ਲੈਂਦੀ ਡਾਚੀ ਦੇ ਜੋਬਨਾਏ ਹੁਸਨ ਉਤੇ ਸਵਾਰ ਹੋ ਕੇ ਆਇਆ ਸੀ, ਤੇ ਮੇਰੀਆਂ ਫਿੱਕੀਆਂ ਕਮਜ਼ੋਰ ਅਖਾਂ ਵਿਚ ਕੋਈ ਸਵਰਗ ਲਿਸ਼ਕਾ ਗਿਆ ਸੀ। ਆਪਣੀ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਕੋਨੇ ਕੋਨੇ ਵਿਚ ਮੈਂ ਓਸੇ ਨੂੰ ਫੁੰਡਦਾ ਤੁਰਿਆ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹਾਂ।

ਕੋਹ ਵੇਖੇ, ਸਹਿਰਾ ਵੇਖੇ, ਵੇਖੇ ਮੁਲਕ, ਲੋਕ ਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਦਿਲ ਵੇਖੇ, ਸੁਣਿਆਂ ਬਹੁਤ ਕੁਝ, ਪੜ੍ਹਿਆ ਵੀ ਬਹੁਤ ਕੁਝ, ਪਰ ਹਰ ਤਕਣੀ ਤੇ ਹਰ ਕਦਮ ਨੇ ਉਹਦੇ ਹੁਸਨ ਦੀ ਬੇ-ਅੰਤਤਾ ਦਾ ਹੀ ਪਤਾ ਦਿਤਾ।

ਮੇਰੇ ਸਮਾਲੌਚਕ ਆਖਣਗੇ, ਇਹ ਰਹੱਸਵਾਦ ਹੈ; ਆਦਰਸ਼ਵਾਦ

902

ਹੈ। ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਮੈਂ ਪਿਆਰ ਨਾਲ ਆਖਾਂਗਾ, ਡਾਚੀ ਵਾਲੇ ਦੀ ਗਲ ਮੈਨੂੰ ਏਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਹੀ ਕਹਿ ਲੈਣ ਦਿਓ। ਕੋਈ ਵਡਾ ਟਪਲਾ ਨਹੀਂ ਲਗਣ ਲਗਾ। ਮਾਰਕਸ ਦੇ ਦਲੀਲਾਂ ਭਰੇ ਭੌਤਿਕਵਾਦ ਦਾ ਮੈਂ ਬੜਾ ਦੇਣਦਾਰ ਹਾਂ,ਉਸ ਨੇ ਮੇਰੇ ਧੁੰਦਲੇ ਵਿਸ਼ਵਾਸਾਂ ਦੀ ਰੂਹਾਨੀਅਤ ਨੂੰ ਚਮਕਾ ਦਿਤਾ ਹੈ।

ਮਾਦੇ ਨੂੰ ਸੇਧ ਦੇਣ ਵਾਲੀ ਕੋਈ ਅਡਰੀ ਸ਼ਕਤੀ ਮੈਂ ਰੂਹ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਮੰਨਿਆ। ਰੂਹ ਨੂੰ ਮੈਂ ਵਿਕਾਸ਼ ਨਾਲ ਸੂਖਮ ਹੋਏ ਮਾਦੇ ਦਾ ਇਕ ਅਦੁਤੀ ਰੂਪ ਹੀ ਜਾਤਾ ਹੈ। ਪਰ ਜੀਕਰ ਮਾਦਾ ਅਮਰ ਹੈ, ਓਕਰ ਉਹਦੇ ਵਿਚੋਂ ਵਿਕਾਸ਼ ਹੋਈ ਚੇਤਨਤਾ ਵੀ ਅਮਰ ਹੀ ਮੈਨੂੰ ਲਗਦੀ ਹੈ। ਮਨੁਖੀ ਰੂਪ ਵਿਚ ਚਿਤਵੀਆਂ ਕੀਮਤਾਂ :– ਸਚਾਈ, ਹੁਸਨ, ਪਿਆਰ, ਤੇ ਏਕਤਾ – ਨਾਸਵਾਨ ਨਹੀਂ । ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤਾਂ ਚਿਰ ਜੀਵੀਆਂ ਨਹੀਂ, ਪਰ ਜਿੰਨਾ ਭਾਗ ਇਹਨਾਂ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤਾਂ ਦਾ ਉਪਰਲੀਆਂ ਅਮਰ ਕੀਮਤਾਂ ਵਿਚ ਵਾਧਾ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਓਨਾ ਚਿਰੰਜੀਵ ਹੈ।

ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਇਕਾਈ ਹੈ। ਸਾਰੇ ਸੂਰਜਾਂ ਧਰਤੀਆਂ ਦਾ ਮਾਦਾ ਇਕ-ਜੋੜ ਹੈ, ਅਟੁਟ ਤੇ ਅਨਿਖੜਵਾਂ ਹੈ। ਸਾਰੇ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਦੇ ਲੋਕਾਂ, ਜੀਵਾਂ ਤੇ ਬ੍ਰਿਛ-ਬੂਟਿਆਂ ਦੀ ਨਿੱਜੀ ਚੇਤਨਾ ਰਲ ਮਿਲ ਕੇ ਅਪਰ ਅਪਾਰ ਬ੍ਰਹਮਤਾ ਬਣ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਜਿਵਾਂ ਮੋਰੇ ਸਰੀਰ ਦੇ ਖਰਬਾਂ ਜੀਵਨ-ਕਿਣਕਿਆਂ ਦੀ ਨਿੱਜੀ ਜਿੰਦ ਰਲ ਮਿਲ ਕੇ ਮੋਰੇ ਸਰੀਰ ਦੀ ਇਕਾਈ ਬਣਦੀ, ਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਨਿੱਜੀ ਚੇਤਨਾ ਰਲ ਮਿਲ ਕੇ ਮੋਰੀ ਆਤਮਾ ਦੀ ਇਕਾਈ ਬਣਦੀ ਹੈ।

ਏਸ ਸਮੁਚੀ ਚੇਤਨਤਾ ਨੂੰ, ਏਸ ਸਮੁਚੀ ਪਾਰਬ੍ਰਹਮਤਾ ਨੂੰ ਮੈਂ ਪ੍ਰੀਤ ਲੜੀ ਦੇ ਜਨਮ ਸਮੇਂ ਕਿਸੇ "ਦਿਲ ਸਾਂਝੇ ਦੀ ਧੜਕਣ" ਆਖਿਆ ਸੀ; ਤੇ ਸਮੁਚੇ ਵਿਸ਼ਵ-ਰਾਗ ਨੂੰ ਮੈਂ "ਕਿਸੇ ਪ੍ਰੀਤ-ਗੀਤ ਦੀ ਲੈ" ਆਖਿਆ ਸੀ। ਬੇਅੰਤ ਆਕਾਸ਼ ਵਿਚ ਖਿਲਰੇ ਮਾਦੇ ਦੀ ਇਕਾਈ ਨੂੰ ਮੈਂ ਉਹ ਪ੍ਰੀਤ-ਲੜੀ ਆਖਿਆ ਸੀ,ਜਿਸ਼ ਵਿਚਾਸਭੋ ਸ਼ੈਆਂ

ਪ੍ਰੋਤੀਆਂ ਹਨ :

ਕਿਸੇ ਦਿਲ - ਸਾਂਝੇ ਦੀ ਧੜਕਣ, ਕਿਸੇ ਪ੍ਰੀਤ - ਗੀਤ ਦੀ ਲੈ। ਪਤੇ ਪ੍ਰੀਤ - ਲੜੀ ਦੇ ਦੱਸਨ, ਜਿਸ 'ਚ ਪ੍ਰੌਤੀ ਸਭੌ ਸ਼ੈ!

ਏਨੇ ਵਰ੍ਹਿਆਂ ਦਾ ਇਹ ਮੇਰਾ ਇਤਕਾਦ ਸਾਇੰਸ ਜਾਂ ਤ੍ਰੱਕੀਆਂ ਚਾਹੁੰਦੇ ਕਿਸੇ ਫ਼ਲਸਫੇ ਨਾਲ ਟਕਰਾਂਦਾ ਮੈਨੂੰ ਜਾਪਿਆ ਨਹੀਂ। ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਰੰਜ ਸਾਂਝੇ ਹਨ, ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਸਾਂਝੀਆਂ ਹਨ। ਨਥਾਵੇਂ ਜਿਹੇ ਕਿਸੇ ਦਾ ਨਿੱਕਾ ਜਿੰਨਾ ਗ਼ਮ ਸੰਸਾਰ ਦੀ ਸਮੁਚੀ ਬਦ-ਹਾਲੀ ਵਿਚ ਵਾਧਾ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਤੇ ਨਿਗੂਣੇ ਜਿਹੇ ਕਿਸੇ ਦੀ ਨਿੱਕੀ ਜਿੰਨੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਸੰਸਾਰ ਦੀ ਸਮੁਚੀ ਖੁਸ਼ਹਾਲੀ ਵਿਚ ਵਾਧਾ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਇਹ ਮੈਂ ਓਦੋਂ ਆਖਿਆ ਸੀ, ਜਦੋਂ ਮੈਂ ਮਾਰਕਸ ਨੂੰ ਸੁਣਿਆ ਵੀ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਮੈਂ ਉਹਦਾ ਬੜਾ ਦੇਣਦਾਰ ਹਾਂ, ਉਸ ਨੇ ਮੇਰੇ ਜ਼ਜਬਾਤੀ ਜਿਹੇ ਇਤਕਾਦ ਨੂੰ ਦਲੀਲ ਦੀ ਪਕਿਆਈ ਤੇ ਸਾਇੰਸ ਦੀ ਅਟੱਲਤਾ ਦਿਤੀ, ਮੇਰੇ ਰਸਤੇ ਨੂੰ ਠੀਕ ਦਰਸਾ ਕੇ ਮੇਰੇ ਕਦਮਾਂ ਵਿਚ ਤਾਕਤ ਦਿਤੀ।

ਮਨੁਖਤਾ ਮਾਰਕਸ ਦੇ ਫ਼ਲਸਫ਼ੇ ਦੀ ਮੰਜ਼ਿਲ ਹੈ, ਇਹ ਹੀ ਮੇਰੀ ਮੰਜ਼ਿਲ ਤੇ ਮੇਰਾ ਇਸ਼ਕ ਹੈ। ਇਹ ਮੇਰਾ ਇਸ਼ਕ ਕਿਸੇ ਦਰਸ਼ਨ ਜਾਂ ਕਿਸੇ ਸਵਰਗ ਦਾ ਲਾਰਾ ਨਹੀਂ ਲਾਂਦਾ, ਨਿੱਜੀ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤ ਦੀ ਅਮਰਤਾ ਦਾ ਕੋਈ ਟਪਲਾ ਨਹੀਂ ਪਾਂਦਾ ; ਕੁਦਰਤ ਤੋਂ ਬਾਹਰੀ ਕਿਸੇ ਪਾਰਬ੍ਰਹਮਤਾ ਦਾ ਪੁਜਾਰੀ ਨਹੀਂ ਬਣਾਂਦਾ ; ਨਾ ਮੈਨੂੰ ਕਿਸੇ ਰੂਹਾਨੀ ਰਹੱਸ ਨਾਲ ਮਸਤਾਂਦਾ ਹੈ।

ਏਸ ਨੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਮੇਰੇ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਕੋਈ ਸੁਆਦ ਭਰ ਦਿਤਾ ਹੈ। ਸੁਭਾਵਕ ਸਨੇਹੀ ਹੁੰਦਿਆਂ ਵੀ ਮਨੁਖਾਂ ਨਾਲ ਨਾਰਾਜ਼ਗੀ, ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਅਮਲਾਂ ਉਤੇ ਉਦਾਸੀ ਮੈਨੂੰ ਆ ਹੀ ਜਾਂਦੀ ਸੀ ; ਨਾਕਾਮ-ਯਾਬੀਆਂ ਚਿੰਤਾਤਰ ਕਰ ਦੇਂਦੀਆਂ ਸਨ, ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਸੁਧਾਰਨ ਦੀ ਕਾਹਲ ਪੈਦਾ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਸੀ। ਕਈ ਸ਼ਿਕਾਇਤਾਂ ਮਨ ਦੇ ਕੰਢੇ ਭੋਰਦੀਆਂ ਸਨ; ਜਿਸਨੂੰ ਗ਼ਲਤ ਸਮਝਦਾ ਸਾਂ, ਉਹਦੇ ਨਾਲ ਗ਼ੁੱਸਾ ਆ ਜਾਂਦਾ ਸੀ, ਜਿਹੜੇ ਮੈਨੂੰ ਗ਼ਲਤ ਸਮਝਦੇ ਸਨ, ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਪਿਆਰ ਕਰਨਾ ਮੇਰੇ ਲਈ ਮੁਸ਼ਕਿਲ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਸੀ। ਪਰ ਹੁਣ ਮੈਂ ਜਾਣਿਐ, ਇਹ ਸਭ ਮੇਰੀ ਫ਼ੁਰਕਤ ਦੀਆਂ ਚੀਸਾਂ ਸਨ। ਜਿਉਣ-ਸ਼ਕਤੀ ਨੇ ਇਹਨਾਂ ਮੇਰੀਆਂ ਚੀਸਾਂ ਦੀ ਖੁਸਨੀ ਨੂੰ ਉਮੈਦ ਦੀ ਧਰਵਾਸ ਦਿਤੀ, ਤੇ ਉਮੈਦ ਦੇ ਏਸ ਸਵਰਨ-ਮਿਰਗ ਪਿਛੇ ਕਦੇ ਸਾਹੋ ਸਾਹ ਦੌੜਦਾ, ਤੇ ਕਦੇ ਥਕਿਆ ਹੌਲੀ ਹੌਲੀ ਤੁਰਦਾ ਅਜ ਮੈਂ ਇਕ ਮਹਿਕਦੇ ਗੁਲਜ਼ਾਰ ਵਿਚ ਅੱਪੜ ਪਿਆ ਹਾਂ।

ਪੂਰਾ ਚਾਨਣ ਅਜੇ ਏਥੇ ਵੀ ਨਹੀਂ; ਹਦ-ਦਿਸੇ ਉਤੇ ਉਚੇ ਬ੍ਰਿਛਾਂ ਦੀਆਂ ਸਿਖਰਾਂ ਹੀ ਸੁਨਹਿਰੀ ਹਨ। ਤਾਂ ਵੀ ਸਾਹਮਣੇ ਦਾ ਸਾਰਾ ਅਕਾਸ਼ ਰੱਤਾ ਹੈ, ਉਹਦੀ ਭਾਹ ਨਾਲ ਮੇਰੀ ਥਾਂ ਵੀ ਹਨੇਰੀ ਨਹੀਂ ਰਹੀ। ਹੁਣ ਸਾਥੀਆਂ ਦੇ ਮੂੰਹ ਹੋਰ ਦੇ ਹੋਰ ਹੋ ਗਏ ਦਿਸਦੇ ਹਨ। ਪਹਿਲਾਂ ਵੀ ਕਦੇ ਕਦੇ ਕੋਈ ਚਾਨਣ ਪਿਆ ਸੀ, ਪਰ ਕਿਸੇ ਪਹਿਲੇ ਚਾਨਣ ਵਿਚ ਸਾਥੀਆਂ ਦੇ ਮੂੰਹ ਮੈਨੂੰ ਏਡੇ ਸੁਹਣੇ ਨਹੀਂ ਸਨ ਲਗੇ। ਨਾਲੇ ਏਸ ਨਵੇਂ ਚਾਨਣ ਨੇ ਇਕ ਨਵੀਂ ਜਿਹੀ ਧੜਕਣ ਵੀ ਮੇਰੇ ਅੰਦਰ ਧੜਕਾ ਦਿਤੀ ਹੈ।

ਅਨੋਖੀਆਂ ਧੜਕਣਾਂ ਨਾਲ ਪਹਿਲਾਂ ਵੀ ਮੈਂ ਕਈ ਵਾਰੀ ਧੜ-ਕਿਆ ਹਾਂ, ਪਰ ਉਹ ਧੜਕਣਾਂ ਬਹੁਤਾ ਚਿਰ ਨਹੀਂ ਸਨ ਰਹਿੰਦੀਆਂ, ਤੇ ਮੁਕਦਿਆਂ ਕਾਹਲੀ ਜਿਹਾ ਪਾ ਜਾਂਦੀਆਂ ਸਨ । ਪਰ ਇਹ ਮੇਰੀ ਨਵੀਂ ਧੜਕਣ ਹੁਣ ਬੜਾ ਬੜਾ ਚਿਰ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ ; ਤੇ ਜਦੋਂ ਬੰਦ ਵੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਮੇਰੇ ਅੰਦਰ ਕੋਈ ਕਾਹਲੀ ਨਹੀਂ ਪੈਂਦੀ, ਇਕ ਘੜੀ ਲਈ ਹਨੇਰਾ ਜਿਹਾ ਅਖਾਂ ਅਗੇ ਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਦੂਜੀ ਘੜੀ ਉਹ ਹਨੇਰਾ ਦੂਰ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਤੇ ਸਾਥੀ ਮੈਨੂੰ ਉਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਪਿਆਰੇ ਲਗਣ ਲਗ ਪੈਂਦੇ

ਹਨ। ਇਹਨਾਂ ਸਾਰੇ ਪਿਆਰਿਆਂ ਦੀ ਨੁਹਾਰ ਕਿਸੇ ਵੇਲੇ ਮੇਰੇ ਡਾਚੀ ਵਾਲੇ ਦੀ ਹੋ ਗਈ ਦਿਸਦੀ ਹੈ। ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਅਖਾਂ ਵਿਚ ਤਕਦਾ ਹਾਂ, ਓਹੋ ਅਖਾਂ ਦਿਸ ਪੈਂਦੀਆਂ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਯਾਦ ਨੇ ਮੈਨੂੰ ਬੌਰਿਆਂ ਕਰ ਰਖਿਆ ਹੈ।

ਜਿਹੜੇ ਮੂੰਹ ਏਨੀ ਉਮਰ ਮੈਨੂੰ ਹੁਸਨੇ ਖ਼ਾਲੀ ਦਿਸਦੇ ਰਹੇ ਹਨ, ਉਹ ਵੀ ਹੁਣ ਹੁਸੀਨ ਹੋ ਗਏ ਹਨ । ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕੁਰਾਹੇ ਪਿਆ ਸਮਝ ਕੇ ਮੈਂ ਮੱਤਾਂ ਦੇਣ ਦੀ ਗ਼ੁਸਤਾਖੀ ਕਰ ਲੈਂਦਾ ਸਾਂ, ਉਹਨਾਂ ਕੋਲੋਂ ਮੁਆਫ਼ੀ ਮੰਗਣ ਦੀ ਉਤਾਵਲ ਅਜ ਮੇਰੇ ਦਿਲ ਵਿਚ ਹੈ । ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਦੇਖੀ ਜਾਣ ਕੇ ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਰਾਹ ਛਡ ਛਡ ਤੁਰਦਾ ਸਾਂ, ਉਹ ਵੀ ਹੁਣ ਮੈਂ ਡਾਚੀ ਵਾਲੇ ਦੇ ਕਾਸਦ ਹੀ ਪਛਾਣ ਲਏ ਹਨ। ਮੇਰੇ ਖੰਭਾਂ ਵਿਚ ਉਡਾਰੀ ਦੀ ਸ਼ਕਤੀ ਜਗਾਣ ਲਈ ਮੇਰੇ ਵਾਯੂ ਮੰਡਲ ਵਿਚ ਰਗੜਾਂ ਰੜਕਾਂ ਵਧਾਣ ਦਾ ਔਖਾ ਕੰਮ ਉਹਨਾਂ ਨੇ ਕੀਤਾ ਹੈ । ਮੈਂ ਘੋਲ ਘੁਮਾਈਆਂ ਉਹਨਾਂ ਤੋਂ!

ਇਹਦਾ ਇਹ ਭਾਵ ਨਹੀਂ ਕਿ ਅਜ ਕੋਈ ਗਲ ਮੈਨੂੰ ਗ਼ਲਤ ਜਾਪਣੋਂ ਹੀ ਹਟ ਗਈ ਹੈ, ਜਾਂ ਕੋਈ ਨੁਕਸ ਹਟਾਣ ਵਾਲਾ ਹੁਣ ਮੇਰੇ ਲਈ ਰਿਹਾ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਜਾਂ ਖ਼ੂਬਸੂਰਤੀ ਵਿਚ ਹੋਰ ਵਾਧਾ ਹੁਣ ਬੇ-ਲੋੜਾ ਹੋ ਗਿਆ ਹੈ।

ਨਹੀਂ, ਸਗੋਂ ਏਸ ਦੇ ਬਿਲਕੁਲ ਉਲਟ ਅਜ ਅਨੇਕਾਂ ਕੀਮਤਾਂ ਦੇ ਗਲਤ ਹੋਣ ਦੀ ਪਰਖ ਮੈਨੂੰ ਹੋ ਗਈ ਹੈ, ਅਨੇਕਾਂ ਨਵੀਆਂ ਖ਼ੂਬਸੂਰਤੀਆਂ ਮੇਰੀਆਂ ਅਖਾਂ ਵਿਚ ਥਰਕਣ ਲਗ ਪਈਆਂ ਹਨ; ਅਨੇਕਾਂ ਗੀਤਾਂ ਦੇ ਨਵੇਂ ਤਾਲ ਮੇਰੀ ਕਲਮ ਦੇ ਬੁਲ੍ਹਾਂ ਉਤੇ ਨਚ ਰਹੇ ਹਨ। ਕੀ ਦੱਸਾਂ, ਕਿਹੜਾ ਪਰਮ ਆਨੰਦ ਮੈਨੂੰ ਉਝਲੀ ਗੁੰਝਲੀ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ ਵੀ ਵਿਗਸਾ ਰਿਹਾ ਹੈ।

ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਹਰ ਗੁੰਝਲ ਦੇ ਸਿਰੇ ਜੀਕਰ ਮੈਨੂੰ ਦਿਸ ਪਏ ਹਨ। ਪਰ ਗੁੰਝਲਾਂ ਬੇਸ਼ੁਮਾਰ ਹਨ; ਨਾ ਮੈਂ ਤੇ ਨਾ ਮੇਰੇ ਸਾਥੀ ਇਕ ਉਮਰ ਵਿਚ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਖੋਹਲ ਸਕਾਂਗੇ। ਪਰ ਮੇਰੇ ਨਵੇਂ ਭਰੋਸੇ ਨੇ ਮੈਨੂੰ ਠੰਢ ਪਾ ਦਿਤੀ ਹੈ ਕਿ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਦੀਆਂ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਅਥਾਹ ਹਨ, ਤੇ ਹੋਣੀਆਂ ਵਿਚ ਇਕ ਅਵੱਸ਼ਕਤਾ ਹੈ। ਇਹ ਵਿਸ਼ਵ-ਅਵੱਸ਼ਕਤਾ ਕਿਸੇ ਗ਼ੈਰ-ਕੁਦਰਤੀ ਹਸਤੀ ਦੀ ਇੱਛਾ ਨਹੀਂ, ਇਹ ਵਿਸ਼ਵ ਦੇ ਆਪ-ਮੁਹਾਰੇ ਵਿਕਾਸ਼ ਦੇ ਕਾਨੂੰਨਾਂ ਦਾ ਅਟੱਲ ਰੋਂ ਹੈ। ਸਚਾਈ, ਹੁਸਨ, ਪਿਆਰ ਤੇ ਏਕਤਾ ਦੀਆਂ ਵਧਦੀਆਂ ਕੀਮਤਾਂ ਏਸ ਵਿਸ਼ਵ-ਵਿਕਾਸ਼ ਦੇ ਸੁਨਹਿਰੀ ਸਿਟੇ ਹਨ। ਅਰਬਾਂ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਅਸੰਖਾਂ ਮਨੁਖਾਂ ਦੀ ਮੰਜ਼ਿਲ ਵੀ ਇਹੋ ਕੀਮਤਾਂ ਹਨ। ਇਹਨਾਂ ਨੂੰ ਕੋਈ ਖ਼ਤਰਾ ਨਹੀਂ, ਇਹਨਾਂ ਦਾ ਵਧਦਾ ਅਹਿਸਾਸ ਹੀ ਮਨੁਖੀ ਵਿਕਾਸ਼ ਦੀ ਸੂਚਨਾ ਹੈ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਅਜੇ ਇਹ ਅਹਿਸਾਸ ਆਇਆ ਨਹੀਂ, ਜਾਂ ਜਿਹੜੇ ਇਹਨਾਂ ਕੀਮਤਾਂ ਦੇ ਵਿਰੁਧ ਅਮਲ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ, ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਹਰ ਠੰਡਾ, ਏਸੇ ਮੰਜ਼ਿਲ ਦੀ ਚੇਤਾਵਨੀ ਹੈ।

ਹਰ ਸੁਹਣੀ ਕਲਪਨਾ, ਹਰ ਸੁਹਣੀ ਰੀਝ, ਹਰ ਸੁਹਣਾ ਸੁਪਨਾ ਵਿਸ਼ਵ-ਵਿਕਾਸ਼ ਦੀ ਆਪਣੀ ਧੜਕਣ ਹੈ। ਹਰ ਮੰਦੀ ਕਲਪਨਾ, ਹਰ ਮੰਦੀ ਰੀਝ, ਹਰ ਮੰਦਾ ਸੁਪਨਾ ਵਿਸ਼ਵ-ਵਿਕਾਸ਼ ਦੇ ਖੰਭਾਂ ਵਿਚ ਉਡਣ ਲਈ ਵੰਗਾਰ ਹੈ। ਉਡਾਰ ਖੰਭ ਜਿਉਂ ਜਿਉਂ ਉਤਾਂਹ ਚੜ੍ਹਦੇ ਜਾਣਗੇ, ਆਕਾਸ਼ ਦੀਆਂ ਉਚਾਈਆਂ ਵਿਚ ਬੁਰਾਈ ਦੀਆਂ ਰੜਕਾਂ ਏਨੀਆਂ ਸੂਖਮ ਹੋ ਜਾਣਗੀਆਂ ਕਿ ਪਛਾਣ ਔਖੀ ਹੋ ਜਾਏਗੀ।

ਚੰਗਿਆਈ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਸ਼ਾਹ ਰਾਹ ਹੈ। ਬੁਰਾਈ ਏਸ ਰਾਹ ਉੱਤੇ ਖ਼ਤਰੇ ਦੀਆਂ ਸੂਚਨਾਵਾਂ ਹਨ; ਬੜਾ ਵਡਮੁਲਾ ਕੰਮ ਇਹ ਕਰ ਰਹੀਆਂ ਹਨ, ਜਿੰਨਾ ਚਿਰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਮੋੜਾਂ ਵਿੰਗਾਂ ਵਿੱਚੋਂ ਲੰਘਣਾ ਪੈ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਇਹ ਖ਼ਤਰਨਾਕ ਵਿੰਗ ਮੋੜ ਸਿਧੇ ਹੁੰਦੇ ਜਾ ਰਹੇ ਹਨ, ਤੇ ਨਾਲ ਹੀ ਇਕ ਇਕ ਕਰ ਕੇ ਸੂਚਨਾਵਾਂ ਵੀ ਚੁਕੀਆਂ ਜਾ ਰਹੀਆਂ ਹਨ। ਉਹ ਸਮਾਂ ਆਵੇਗਾ, ਜਦੋਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਰਾਹ ਸਿੱਧਾ ਤੇ ਬੋ-ਖ਼ਤਰ ਹੋ ਜਾਏਗਾ, ਓਦੋਂ ਏਸ ਰਾਹ ਦੇ ਦੋਹੀਂ ਪਾਸੀਂ ਗੁਲਜ਼ਾਰ ਮਹਿਕਾਂਦੇ ਜਾਣਾ ਵਿਸ਼ਵ-ਵਿਕਾਸ਼ ਦੀ ਪ੍ਰਬਲ ਧੁਨ ਹੋਵੇਗੀ।

ਏਸ ਮਹਿਕਦੇ ਰਾਹ ਉਤੇ ਓੜਕ ਮੇਰੇ ਡਾਚੀ ਵਾਲੇ ਨੇ ਮੈਨੂੰ ਮਿਲਣਾ ਹੈ। ਹਰ ਕਿਸੇ ਦੇ ਡਾਚੀ ਵਾਲੇ ਨੇ ਉਹਨੂੰ ਮਿਲਣਾ ਹੈ।



#### ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ

### DODDDDDDDDDDDDD

ਮਹਾਂ ਪੁਰਖ ਦੀ ਪਛਾਣ ਇਕੋ ਹੈ: ਉਹਦਾ ਜੀਵਨ ਉਹਦੇ ਦੁਆਲੇ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਕਾਇਆਂ ਪਲਟ ਦੇਵੇ। ਅਸਲੀ ਮਹਾਂ ਪੁਰਖ ਬੀਮਾਰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਵਰਚਾਂਦੇ ਨਹੀਂ, ਤੰਦਰੁਸਤੀ -ਲਈ ਪ੍ਰੇਰਦੇ ਹਨ; ਪੀੜਾਂ ਤੇ ਘਾਟਾਂ ਤੋਂ ਧਿਆਨ ਹਟਾ ਕੇ ਕਿਸੇ ਅਸਲੀ ਦੁਨੀਆਂ ਦੀ ਆਸ ਨਾਲ ਹੁਣ ਦੀ ਨਿਰਾਸਤਾ ਨੂੰ ਭਰਮਾਂਦੇ ਨਹੀਂ, ਸਗੋਂ ਪੀੜਾਂ ਘਾਟਾਂ ਦੀ ਨਬਜ਼ ਟੋਹ ਕੇ ਸਿਹਤ ਤੇ ਖ਼ੁਸ਼ਹਾਲੀ ਦਾ ਰਾਹ ਦਰਸਾਂਦੇ ਹਨ! ਉਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਬਾਅਦ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਨੁਹਾਰ ਵਿਚ ਖ਼ਿਜ਼ਾਂ ਤੇ ਬਹਾਰ ਜਿੰਨਾ ਫ਼ਰਕ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਅਸਲੀ ਮਹਾਂ ਪੁਰਖ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਸੁਧਾਰ ਲਈ ਕਿਤੋਂ ਆਏ ਫ਼ਰਿਸ਼ਤੇ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੇ, ਅਸੰਤੁਸ਼ਟ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਰੂਹਾਨੀ ਬੇ-ਕਰਾਰੀ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਕਿਸੇ ਫ਼ਿਰਕੇ ਦੇ ਨਹੀਂ, ਸਮੂਚੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਮੁਨਾਰੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ।

ਜਦੋਂ, ਕਿਸੇ ਥਾਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਅਗਾਂਹ ਵਧਣਾਂ ਰੁਕ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਓਦੋਂ ਇਹਦੇ ਖੜੋਤੇ ਪਾਣੀਆਂ ਉਤੇ ਕਿੰਨਾ ਕੁਝ ਅਟਕ ਜਾਂਦਾ, ਤੇ ਸੜਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਇਹਦੀ ਸੜਿਹਾਨ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਹਾਰ ਤੇ ਨਚੀਜਤਾ ਦੀ ਖੋਹ ਪੈਦਾ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਬੋ ਤੋਂ ਬਚਣ ਲਈ ਨਾਸਾਂ ਅਗੇ ਕਪੜਾ ਰਖਣ ਵਾਂਗ ਕੁਝ ਚਿਰ ਲਈ ਰੁਕੀ ਹਾਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਕਿਆਸੀ ਸਵਰਗਾਂ ਨਾਲ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਧੋਖਾ ਦੇਂਦੀ ਹੈ। ਪਰ ਓੜਕ ਹਾਰ

ਦੀ ਉਪਰਾਮਤਾ ਇਹਦਾ ਅੰਗ ਅੰਗ ਪੀੜਤ ਕਰ ਦੇਂਦੀ ਹੈ, ਤਾਂ ਇਹਦੇ ਅੰਦਰੋਂ ਉਠਦੇ ਹਾਉਕੇ, ਰੋਸ ਤੇ ਨਾਰਾਜ਼ਗੀਆਂ ਇਹਦੇ ਖੜੋਤੇ ਪਾਣੀਆਂ ਵਿਚ ਉਬਾਲਾ ਉਠਾਂਦੇ ਹਨ ਤੇ ਉਬਲਦੀ ਤੇ ਖੌਲਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਆਪਣੇ ਕੰਢਿਆਂ ਤੋਂ ਬਾਹਰ ਭੁਲ੍ਹਣ ਭੁਲ੍ਹਣ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਭੁਲ੍ਹਣੋਂ ਬਚਾਣ ਲਈ ਤੇ ਇਹਦੇ ਕੰਢਿਆਂ ਤੋਂ ਦਬਾ ਹੌਲਾ ਕਰਨ ਲਈ ਇਹਦੇ ਆਪਣੇ ਵਿਚੋਂ ਅਤਿ ਭੂੰਘੇ ਪਾਣੀ ਇਕ ਉਚੇ ਥੰਮ੍ਹ ਦੀ ਸ਼ਕਲ ਵਿਚ ਉਤਾਂਹ ਉਠਦੇ ਹਨ। ਇਹ ਥੰਮ੍ਹ ਤਾਰੀਖ਼ ਦੇ ਅਸਲੀ ਮਹਾਂ ਪੁਰਖ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਤੇ ਇਹਨਾਂ ਦੀ ਹੋਂਦ ਇਹਨਾਂ ਦੇ ਆਲੇ ਦੁਆਲੇ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਇਨਕਲਾਬ ਦੀ ਕਹਾਣੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਪੰਦਰਵੀਂ ਸਦੀ ਵਿਚ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਹਮਲਾਆਵਰਾਂ ਦੀ ਸ਼ਿਕਾਰ-ਗਾਹ ਬਣ ਗਿਆ ਸੀ, ਤੇ ਪੰਜਾਬ ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਲਾਂਘਾ ਹੋਣ ਕਰ ਕੇ ਕਈ ਵਾਰ ਉਜੜਿਆ। ਹਮਲਾ ਹੁੰਦਾ, ਜੀਵਨ ਉਖੜ ਪੁਖੜ ਜਾਂਦਾ। ਸਮਾਂ ਪਾ ਕੇ ਲੋਕ ਫੇਰ ਪੈਰਾਂ ਤੇ ਖੜੇ ਹੁੰਦੇ, ਪਰ ਏਨੇ ਨੂੰ ਦੂਜਾ ਹਮਲਾ ਹੋ ਜਾਂਦਾ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਕਦਰਾਂ ਰੁਲ ਜਾਂਦੀਆਂ, ਸਾਹਿਤ ਹੁਨਰ ਤੇ ਸਭਅਤਾ ਸਭ ਖਿੰਡ ਪੁੰਡ ਜਾਂਦੇ।

ਉਸ ਵੇਲੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਅਟੱਲ ਨੇਮ ਅਨੁਸਾਰ ਪੰਜਾਬ ਦੀ ਨਰੋਈ ਰੂਹ ਵਿਚ ਉਬਾਲ ਉਠੇ, ਖੁਆਰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨਵੇਂ ਰਾਹ ਲਭਣ ਲਈ ਝੁੰਜਲਾਈ, ਨਵੀਆਂ ਮੰਜ਼ਲਾਂ ਲਈ ਤੜਪੀ। ਪੰਜਾਬ ਦੀ ਰੂਹ ਦੀ ਤੜਪ ਨੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਨਕਸ਼ ਅਖੁਤਿਆਰ ਕੀਤੇ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਰਹਿਨੁਮਾ ਨਹੀਂ ਸਨ, ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਅਪਣਾ ਦਿਲ ਸਨ, ਸਾਰਾ ਪੰਜਾਬ ਸਨ । ਹਿੰਦੂ, ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ ਨੇ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਅਪਣਾ ਕੇ ਸਾਂਝਾ ਨਹੀਂ ਸੀ ਬਣਾਇਆ, ਉਹ ਸਨ ਹੀ ਉਹਨਾਂ ਦੋਹਾਂ ਦਾ ਆਪਣਾ ਆਪ, ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਜੀਵਨ-ਤਾਂਘ, ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਅਗਾਂਹ ਵਧਣ ਤੇ ਰੋਕਾਂ ਅਟਕਾਂ ਤੋਂ ਵਗ ਨਿਕਲਣ ਦਾ ਉਛਾਲਾ। ਹਾਰੀ ਵਰਾਨੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੇ ਆਸਾਂ ਅਗਲੀ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ

990

. .

ਰਖ ਲਈਆਂ ਤੋਂ ਏਸ ਫ਼ਰਜ਼ੀ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਅਧਾਰ ਉਤੇ ਜੀਵਨ-ਜਾਚਾਂ ਬਣਾਈਆਂ, ਤੇ ਇਹ ਸਾਡੀ ਆਪਣੀ ਦੁਨੀਆਂ ਕੰਤ-ਵਿਛੁਨੀ ਨਾਰ ਵਾਂਗ ਬੁਢੀ ਤੇ ਬੇਰੌਣਕ ਹੋ ਗਈ। ਪਰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਮਹਾਂ ਪੁਰਖ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੇ ਏਸ ਛੁਟੜ ਦੁਨੀਆਂ ਨੂੰ ਮਨੁਖ ਦੀ ਗਲਵਕੜੀ ਵਿਚ ਲਿਆ ਵਿਗਸਾਇਆ।

ों डे

λ

1

IJ1

Ę

J

ਹਾਰੀ ਹੋਈ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਆਪਣੇ ਆਪ ਵਿਚ ਵੰਡੀਆਂ ਪਾ ਕੇ ਨੀਵੇਂ ਨਾਲੋਂ ਉਚਿਆਂ ਹੋਣ ਦੀ ਤਸੱਲੀ ਲੈਣਾ ਚਾਹੁੰਦੀ ਸੀ, ਤੇ ਇਹਦੇ ਆਪਣੇ ਭਾਗ ਹੀ ਊਚ ਨੀਚ, ਅਛੂਤ ਬਣ ਗਏ। ਏਸ ਕੌਮੀ ਖ਼ੁਦਕਸ਼ੀ ਦੇ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਵੰਗਾਰ ਪੰਜਾਬ ਵਿਚ ਗੂਰੂ ਨਾਨਕ ਦੀ ਸੀ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਬਾਲੇ ਮਰਦਾਨੇ ਨੂੰ ਏਕਤਾ ਦਾ ਚਿੰਨ੍ਹ ਬਣਾ ਕੇ ਸਾਰੇ ਮਨੁਖਾਂ ਨੂੰ ਇਕੋ ਨੂਰ ਦਾ ਚਮਤਕਾਰ ਦਸਿਆ।

ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਹਾਰੀਆਂ ਹੋਈਆਂ ਅਖਾਂ ਵਿਚ ਅਨੇਕਾਂ ਦੇਵੀ ਦੇਵਤਿਆਂ ਦੇ ਝੌਲੇ ਪੈਂਦੇ ਸਨ । ਇਹਨਾਂ ਝੌਲਿਆਂ ਤੋਂ ਉਤਾਂਹ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਅਟੁਟ ਏਕਤਾਨੂੰ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਦਾ ਨਾਂ ਦਿਤਾ, ਤੇ ਪੰਜਾਬੀਆਂ ਵਿਚ 'ਤੋਹੀਦ-ਪ੍ਰਸਤ' ਹਮਲਾਆਵਰਾਂ ਦੇ ਟਾਕਰੇ ਦੀ ਤਾਕਤ ਪੈਦਾ ਕੀਤੀ।

ਨਵੇਂ ਰਸਤੇ ਜਿਤਨ ਦਾ ਹੀਆਂ ਮੁਕ ਜਾਣ ਕਰਕੇ ਮਨੁਖ ਆਪਣੇ ਨਾਲੋਂ ਕਮਜ਼ੋਰਾਂ ਉਤੇ ਹਕੂਮਤ ਦੀ ਹਿਰਸ ਕਰਨ ਲਗ ਪੈਂਦਾ ਹੈ। ਇਸਤ੍ਰੀ ਨੂੰ ਬਚੇ ਜੰਮਣ ਲਈ ਕਈ ਵਾਰ ਲੰਮਿਆਂ ਪੈਣਾ ਪੈਂਦਾ ਹੈ। ਆਦਮੀ ਨੇ ਉਹਦੇ ਉਤੇ ਹੀ ਕਾਠੀ ਪਾ ਲਈ। ਇਸਤ੍ਰੀ ਦੀ ਪ੍ਰਾਧੀਨਤਾ ਭਾਈਚਾਰਕ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਨਿਸਫਲਤਾ ਦੀ ਸੂਚਨਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਜਿਥੇ ਉਪਜ ਤੇ ਖੁਸ਼ਹਾਲੀ ਘਟਦੀ ਜਾਏਗੀ, ਉਥੇ ਇਸਤ੍ਰੀ ਦੇ ਅਧਿਕਾਰ ਉਡਦੇ ਜਾਣਗੇ। ਪਰ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੇ ਇਸਤ੍ਰੀ ਨੂੰ ਆਦਮੀ ਨਾਲ ਬਰਾਬਰੀ ਦੇ ਕੇ ਕਮਜ਼ੋਰ ਹੋਏ ਭਾਈਚਾਰੇ ਨੂੰ ਮੁੜ ਮਜ਼ਬੂਤ ਕੀਤਾ।

ਜਦੋਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਉਤੇ ਜਨ-ਸਾਧਾਰਨ ਦੀ ਪਕੜ ਕਮਜ਼ੋਰ ਹੋ

ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਓਦੋਂ ਮਨੁਖ ਉਤੇ ਮਜ਼ਹਬ ਦੀ ਪਕੜ ਮਜ਼ਬੂਤ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਮਜ਼ਹਬ ਮਾਰਕਸ ਦੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚ "ਬੇ-ਰਹਿਮ ਦੁਨੀਆਂ ਦੀ ਰਹਿਮ-ਦਿਲੀ ਲਈ ਤਾਂਘ ਹੈ – – ਬੇ-ਰੂਹ ਦੁਨੀਆਂ ਦੀ ਰੂਹਾਨੀ ਲਾਲਸਾ ਹੈ; ਸਤਾਏ ਲਤਾੜੇ ਲੋਕਾਂ ਦਾ ਇਨਸਾਫ਼ ਲਈ ਹਉਕਾ ਹੈ।"

ਜਦੋਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਸਾਧਾਰਨ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਤੋਂ ਆਮ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਵਿਰਵਿਆਂ ਰਖਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਓਦੋਂ ਉਹ ਗ੍ਰਹਿਸਤ-ਜੀਵਨ ਦੇ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਹੋ ਜਾਣ ਦੀ ਹਿਮਾਕਤ ਵੀ ਕਰ ਲੈਂਦੇ ਹਨ। ਜਦੋਂ ਆਮ ਲੋਕਾਂ ਲਈ ਹਸਣਾ, ਖੇਡਣਾ ਬਹੁਤ ਮਹਿੰਗਾ ਕਰ ਦਿਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਓਦੋਂ ਲੋਕ ਹਸਣ ਖੇਡਣ ਨੂੰ ਪਾਪ ਸਮਝਣ ਵਿਚ ਤਸੱਲੀ ਲਭਦੇ ਹਨ, ਤੇ ਕਿਸੇ ਅਗਲੇ ਸਵਰਗ ਵਿਚ ਆਪਣੀਆਂ ਖ਼ਾਹਿਸ਼ਾਂ ਦੀ ਪੂਰਨਤਾ ਦੀ ਆਸ ਰਖਦੇ ਹਨ। ਸੰਗੀਤ ਵਰਜਿਤ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਪਾਪ ਸੰਮਝੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਤੇ ਨਿਸਫ਼ਲ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਮਜ਼ਹਬ ਨੂੰ ਆਪਣਾ ਗੁਰੂ ਮੰਨ ਕੇ ਆਪਣੀ ਅਸਫ਼ਲਤਾ ਨੂੰ ਭੁਲਣਾ ਚਾਂਹਦੀ ਹੈ। ਜਿਸ ਹਦ ਤਕ ਅਸਫ਼ਲਤਾ ਦਾ ਅਹਿਸਾਸ ਵਧਦਾ ਹੈ, ਉਸ ਹਦ ਤਕ ਦੇਵੀ, ਦੇਵਤਿਆਂ ਤੇ ਕਰਾਮਾਤਾਂ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਵਧਦਾ ਹੈ ਤੇ ਓੜਕ ਮਨੁਖ ਦੇ ਸਾਰੇ ਕਰਮਾਂ, ਸਾਰੇ ਖ਼ਿਆਲਾਂ, ਸਾਰੀਆਂ ਉਮੈਦਾਂ ਉਤੇ ਭਰਮਾਂ ਤੇ ਭੁਲੇਖਿਆਂ ਦੀ ਧੁੰਦ ਛਾ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਜਦੋਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਪੈਦਾ ਹੋਏ, ਪੰਜਾਬ ਦੀ ਰੂਹ ਕਰੋੜਾਂ ਦੇਵੀ ਦੇਵਤਿਆਂ, ਨਰਕਾਂ, ਸਵਰਗਾਂ, ਬਾਨ-ਪ੍ਰਸਤੀ ਬ੍ਰਹਮ ਚਾਰੀਆਂ, ਸਾਧ ਫ਼ਕੀਰਾਂ, ਕਬਰਾਂ, ਮੜ੍ਹੀਆਂ ਦੇ ਭਾਰ ਹੇਠਾਂ ਸਾਹ ਤੋੜ ਰਹੀ ਸੀ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੇ ਕਿਰਤ ਵਿਚ ਜੀਵਨ ਦੀ ਪੂਰਨਤਾ ਤੇ ਹਸਦਿਆਂ ਖੇਡਦਿਆਂ ਮੁਕਤ ਹੋਣ ਦਾ ਸੰਦੇਸ਼ ਦਿਤਾ । ਆਪਣੀ ਬੋਲੀ ਵਿਚ ਇਕ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਅਗੇ ਪ੍ਰਾਰਥਨਾ ਦਾ ਰਵਾਜ ਚਲਾਇਆ, ਤੇ ਪ੍ਰਾਰਥਨਾ ਨੂੰ "ਜਿਹਾ ਸੇਵੇ, ਤਿਹਾ ਹੋਵੇ" ਦਾ ਸਫਲ ਸੰਕੇਤ ਦਸਿਆ । ਮਲਕ ਭਾਗੋਆਂ ਦੇ ਮੁਕਾਬਲੇ ਵਿਚ ਭਾਈ ਲਾਲੋਆਂ ਨੂੰ ਪਹਿਲ ਦੇ ਕੇ ਕੰਮ ਨੂੰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਆਖਿਆ।

ਆਪਣੇ ਜੁਗ ਦਾ ਮੁਤਾਲਿਆ ਸਾਨੂੰ ਦਸੇਗਾ ਕਿ ਪਿਛਲੇ ਤੀਹਾਂ ਪੈਂਤੀਆਂ ਵਰ੍ਹਿਆਂ ਵਿਚ ਕਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਪ੍ਰਚਲਤ ਕੀਮਤਾਂ ਬਦਲੀਆਂ ਹਨ। ਸਾਰੀ ਦੁਨੀਆਂ ਉਤੇ ਸ਼ਾਹਾਂ ਬਾਦਸ਼ਾਹਾਂ ਦੇ ਦੀਵੇਂ ਇਕ ਇਕ ਕਰ ਕੇ ਬੁਝਦੇ ਗਏ ਹਨ। ਸਰਦਾਰੀਆਂ ਜੇ ਮੁਕੀਆਂ ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਅਜ ਸ਼ਰਮਾ ਰਹੀਆਂ ਹਨ। ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਤਕਰੀਬਨ ਅਧੇ ਹਿਸੇ ਉਤੇ ਮਲਕ ਭਾਗੋਆਂ ਦਾ ਰਾਜਖ਼ਤਮ ਹੋ ਗਿਆ ਹੈ ਤੇ ਉਥੇ ਭਾਈ ਲਾਲੋਆਂ ਦੀ ਪ੍ਰਧਾਨਗੀ ਮੰਨ ਗਈ ਹੈ।

9 3

for-

ਸਾ ਹੈ,

शं है

लिह

सरी

SHU

ਗਿਲੇ

546

ÎÌ

7.E-

HIK

हिस

लं,

KŪ

33

Mi

ga

ह्य

ζđ

ਰਸਮੀ ਮਜ਼ਹਬ ਦੇ ਗੋਰਖਧੰਦੇ ਵਿਚ ਫਾਥੇ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਅੰਦਰ ਇਕ ਮਹਾਨ ਇਨਕਲਾਬੀ ਨਾਹਰਾ ਗੂਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਨੇ ਮਾਰਿਆ ਸੀ ਤੇ ਅਜ ਇਨਕਲਾਬ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਸਾਰੇ ਮਜ਼ਲੂਮ ਲੋਕਾਂ ਦੀ ਤੜਫਨੀ ਬਣ ਗਿਆ ਹੈ।

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਮੁਲਕ ਦੇ ਕੋਨੇ ਕੋਨੇ ਵਿਚ ਫਿਰੇ। ਉਹਨਾਂ ਮੰਦਰ, ਧਰਮ-ਸਾਲਾਂ ਅਸਥਾਪਨ ਨਹੀਂ ਕੀਤੀਆਂ, ਮਤੇ ਓਹਨਾਂ ਦਾ ਸੰਦੇਸ਼ ਫਿਰਕੂ ਰੂਪ ਧਾਰ ਲਵੇ। ਉਹ ਮਸਜਿਦਾਂ ਵਿਚ ਗਏ, ਤੀਰਥੀਂ ਫਿਰੇ ਮੰਦਰਾਂ ਵਿਚ ਠਾਕਰਾਂ ਦੀ ਆਰਤੀ ਕੀਤੀ, ਮਠਾਂ ਵਿਚ ਯੋਗੀਆਂ ਨਾਲ ਬਹਿਸ ਕੀਤੀ ਤੇ ਪੰਜਾਬ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਖਲੋਤੇ ਪਾਣੀਆਂ ਵਿਚ ਮੁੜ ਹਰਕਤ ਆਂਦੀ।

ਉਹ ਖੇਤਾਂ ਵਿਚ ਕਾਮਿਆਂ ਕੋਲ ਗਏ। ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਤਸੱਲੀ ਦਿਤੀ ਕਿ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਵਾਹੀ ਹੀ ਬੰਦਗੀ ਹੈ। ਓਹ ਹਲ ਨਾਲ ਧਰਤੀ ਵਿਚ ਸਿਆੜ ਨਹੀਂ ਕਢਦੇ ਓਹ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਵੇਦ ਸ਼ਾਸਤ੍ਰ ਲਿਖ ਰਹੇ ਹਨ।

ਜਨੇਊ, ਨਮਾਜ਼, ਰੋਜ਼ੇ, ਬਹਿਸ਼ਤ, ਬ੍ਰਹਮਾ, ਵਿਸ਼ਨ, ਮਹੇਸ਼, ਪਿੰਡ, ਕਿਰਿਆ, ਦੇਵੀ ਦੇਵ,ਨਰਕ ਸਵਰਗ, ਪੂਜਾ ਪਾਠ, ਕਿਸੇ ਬਾਰੇ ਕੋਈ ਭੁਲੇਖਾ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸਿਖਿਆ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦਾ। ਉਹਨਾਂ ਕੰਮ ਨੂੰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਅਸਲੀ ਰਾਹ ਦਸਿਆ :

"ਘਾਲ ਖਾਏ ਕਿਛ ਹਥੋਂ ਦੇ
ਨਾਨਕ ਰਾਹ ਪਛਾਨੇ ਸੇ"

"ਕਰਨੀ ਕਾਬਾ, ਸਚ ਪੀਰ,
ਕਲਮਾ ਕਰਮ ਨਿਵਾਜ"

ਕੰਮ ਨੂੰ ਉਹਨਾਂ ਕਾਬੇ ਦਾ, ਸਚ ਨੂੰ ਪੀਰ ਦਾ ਤੇ ਦਿਲ ਦੀ ਮਿਹਰਬਾਨੀ ਨੂੰ ਕਲਮੇ ਦਾ ਰੁਤਬਾ ਦਿਤਾ । ਦੂਜੇ ਲਫ਼ਜ਼ਾਂ ਵਿਚ ਸੱਚ ਬੋਲਣ ਵਾਲੇ, ਸਫ਼ਲ ਕੰਮ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਤੇ ਦਿਲ ਦੇ ਮਿਹਰਬਾਨ ਕਾਮੇ ਨੂੰ ਉਹਨਾਂ ਨੇ ਕਲਮੇ, ਪੀਰ, ਤੇ ਕਾਬੇ ਤੋਂ ਬੇ-ਮੁਬਾਜ ਦਸਿਆ ਹੈ।

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਕਿਸੇ ਅਲੌਕਿਕ ਸੁਨੇਹੇ ਦੇ ਕਾਸਦ ਜਾਂ ਪਰਚਾਰਕ ਨਹੀਂ ਸਨ, ਉਹ ਸਮਕਾਲੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਹੋਣੀਆਂ-ਭਰੀ ਇਕ ਲਹਿਰ ਸਨ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਛੁੰਹਦੇ ਸਨ ਧੜਕਾ ਦੇ ਦੇ ਸਨ, ਅਖਾਂ ਦੀ ਧੁੰਦ ਮਿਟਾ ਦੇ ਦੇ ਤੇ ਉਹਨਾਂ ਵਿਚ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਅਰਥ ਲਿਸ਼ਕਾ ਦੇ ਦੇ ਸਨ।

ਬਾਦਸ਼ਾਹਾਂ ਨੇ ਓਹਨਾਂ ਨੂੰ ਕੈਦ ਕੀਤਾ, ਅਮੀਰਾਂ ਨੇ ਉਹਨਾਂ ਤੇ ਊਜਾਂ ਲਾਈਆਂ, ਜਾਹਿਲਾਂ ਨੇ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਵਟੇ ਮਾਰੇ, ਪਰ ਉਹਨਾਂ ਇਕ ਮਨੁਖ ਦੀ ਆਯੂ ਵਿਚ ਪੰਜਾਬ ਦਾ ਜੀਵਨ ਬਦਲ ਦਿਤਾ ਤੇ ਸਾਰੇ ਮੁਲਕ ਵਿਚ ਨਵੀਆਂ ਪ੍ਰੇਰਨਾਵਾਂ ਜਗਾ ਦਿਤੀਆਂ। ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਸਮੇਂ ਦੀ ਦਲੇਰ ਆਵਾਜ਼ ਹੈ।ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਜੀਵਨ ਗ਼ਲਤ ਹਕੂਮਤ,ਗ਼ਲਤ ਮਜ਼ਹਬ, ਗ਼ਲਤ ਭਾਈਚਾਰੇ ਦੇ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਬਗ਼ਾਵਤ ਸੀ। ਦਿਲੀ ਤੋਂ ਲੈਂਕੇ ਕਾਬਲ ਤਕ ਬੁਤਾਂ ਅਗੇ ਮਥੇ ਰਗੜਦੀ, ਧੂਣੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਸੁਆਹ ਦੇ ਚੁੰਢੇ ਮੰਗਦੀ, ਦਰਿਆਵਾਂ ਦੇ ਪਾਣੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਢੁੰਡਦੀ ਤੇ ਰਾਜਿਆਂ ਨੂੰ ਰਬ ਦਾ ਰੂਪ ਮੰਨਦੀ ਖ਼ਲਕਤ ਨੂੰ, ਸ੍ਵੈ-ਮਾਨ ਦੀ ਸਿਖਿਆ ਦੇ ਕੇ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਕਰਾਮਾਤ ਦਾ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਦੁਆਇਆ।

ਇਹ ਨਤੀਜਾ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸਿਖਿਆ ਦਾ ਹੀ ਹੈ ਕਿ ਪੰਜਾਬ ਵਿਚ ਛੂਤ ਛਾਤ ਘਟ ਹੈ, ਭਰਮ ਘਟ ਹਨ। ਭਾਵੇਂ ਸਮਾਂ ਪਾਕੇ ਬਹੁਤੇ

ਸ਼ਰਧਾਲੂਆਂ ਨੇ ਇਹਨਾਂ ਨੂੰ ਉਚੇਚਾ ਆਪਣਾ ਗੁਰੂ ਮੰਨ ਕੇ ਇਕ ਸ਼ਾਨਦਾਰ ਪੰਥ ਦੀ ਉਸਾਰੀ ਕਰ ਲਈ, ਪਰ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੀ ਸਿਖਿਆ ਦਾ ਅਸਰ ਸਾਰੇ ਪੰਜਾਬ ਉਤੇ ਪ੍ਰਤੱਖ ਹੈ। ਕੀ ਪੰਜਾਬੀ ਹਿੰਦੂ, ਕੀ ਪੰਜਾਬੀ ਮੁਸਲਮਾਨ ਤੋਂ ਕੀ ਪੰਜਾਬੀ ਸਿਖ ਇਹ ਤਿੰਨੇ ਹੋਰ ਸੂਬਿਆਂ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਹਮ ਮਜ਼ਹਬਾਂ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾ ਰਖਦੇ ਹਨ। ਇਹਨਾਂ ਉਤੇ ੧੯੪੭ ਵਿਚ ਫ਼ਿਰਕੂ ਬਿਜਲੀ ਕੜਕੀ। ਕਈ ਤਬਾਹ ਹੋਏ, ਅਧਿਓਂ ਬਹੁਤੇ ਵੀਰਾਨ ਤੋਂ ਬੇ-ਘਰ ਹੋ ਗਏ। ਪਰ ਇਹਨਾਂ ਸਭਨਾਂ ਦਾ ਹੋਸਲਾ ਹੈਰਾਨ ਕਰਨ ਵਾਲਾ ਹੈ। ਸੜਕਾਂ ਦੀਆਂ ਪਟੜੀਆਂ ਉਤੇ ਹਸ ਹਸ ਕੇ ਇਹ ਪੈਸੇ ਪੈਸੇ ਦਾ ਸੌਦਾ ਵੇਚਦੇ ਰਹੇ ਹਨ। ਇਹਨਾਂ ਵਰਗੀ ਮੁਸੀਬਤ ਪੰਜਾਬ ਤੋਂ ਬਾਹਰ ਜਿਥੇ ਕਿਤੇ ਆਈ, ਅਤਿ ਸੋਗੀ ਕਹਾਣੀ ਬਣ ਗਈ। ਪਰ ਹਰ ਪੰਜਾਬੀ, ਹਿੰਦੂ ਸਿਖ ਜਾਂ ਮੁਸਲਮਾਨ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਵਿਚ ਤੇ ਪਾਕਿਸਤਾਨ ਵਿਚ ਵੀ ਨਵੀਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਆਸਾਂ ਨਾਲਾ ਧੜਕਦਾ, ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਵੈਰੀਆਂ ਨੂੰ ਵੰਗਾਰ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਇਹ ਉਸੇ ਲੋਕ-ਗੁਰੂ ਦੇ ਲੰਮੇ ਜੀਵਨ ਦੀ ਬਰਕਤ ਹੈ ਜਿਸ ਨੇ ਪਿੰਡ ਪਿੰਡ ਸ਼ਹਿਰ ਸ਼ਹਿਰ ਫਿਰ ਕੇ ਕਿਰਤ ਕਮਾਈ ਦੀ ਬਾਦਸ਼ਾਹਤ ਦਾ ਸੁਨੇਹਾ ਦਿਤਾ:

> "ਚੌਟੀ ਕਾ ਪ੍ਰਸਿਓ ਅਤਿ ਜਾਏ ਤਾਂ ਕਾ ਖਟਿਆ ਸਭ ਕੋਈ ਖਾਏ"

ਜਿਸ ਗੁਰੂ ਨੇ ਜਾਤ ਪਾਤ ਦਾ ਅਭਿਮਾਨ ਹਟਾ ਕੇ ਕੰਮ ਉਤੇ ਨਿਬੇੜਾ ਕੀਤਾ, ਜਿਸ ਨੇ ਊਚ ਨੀਚ, ਦਾ ਵੇਰਵਾ ਦੂਰ ਕਰ ਕੇ ਸਭ ਨੂੰ ਇਕੋ ਰੂਹ ਦੀਆਂ ਕਿਰਨਾਂ ਦਸਿਆ ਸੀ, ਜਿਸ ਨੇ ਧਰਤੀ ਦੀ ਦੌਲਤ ਸਾਂਝੀ ਕਰ ਕੇ "ਵੰਡ ਛਕਣ" ਦੀ ਮਹਤਤਾ ਪ੍ਰਗਟ ਕੀਤੀ ਸੀ, ਜਿਸ ਨੇ ਅਗਲੀ ਦੁਨੀਆਂ ਨੂੰ ਲਾਰਾ ਆਖ ਕੇ ਏਸੇ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ ਹੰਭਲਾ ਮਾਰ ਕੇ ਜਿਉਣ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਿਤਾ ਸੀ।

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੇ ਜਿਸ ਸਾਂਝੀਵਾਲਤਾ, ਮਨੁਖ-ਸਮਾਨਤਾ, ਕੰਮ

ਦੀ ਉਚਤਾ ਤੇ ਮਨੁਖੀ ਏਕਤਾ ਦੇ ਬੀਜ ਪੰਜਾਬ ਦੀ ਧਰਤੀ ਵਿਚ ਖਿਲਾਰੇ ਸਨ, ਓਹ ਫੁਟੇ, ਪੁੰਗਰੇ ਤੇ ਹੁਣ ਨਿਸਰੇ ਹਨ। ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਸਿਟੇ ਪੈਣਗੇ ਤੇ ਪੰਜਾਬ ਦੀ ਸਾਰੀ ਧਰਤੀ ਸੁਨਹਿਰੀ ਹੋ ਜਾਏਗੀ। ਗ਼ਰੀਬੀ ਤੇ ਮਲਕ ਭਾਗੋ ਕੰਡਿਆਲੀ ਪੋਹਲੀ ਵਾਂਗ ਗੋਡ ਸੁਟੇ ਜਾਣਗੇ ਤੇ ਧੰਨੇ ਭਗਤ ਦੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚ ਹਰ ਇਕ ਕਾਮੇ ਦੀ ਇਹ ਮੰਗ ਪਰਵਾਨ ਕੀਤੀ ਜਾਏਗੀ:—

"ਦਾਲਿ ਸੀਧਾ ਮਾਗਉ ਘੀਓ। ਹਮਰਾ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਕਰੈ ਨਿਤ ਜੀਉ। ਪਨੀਆ ਨੀਕਾ। ਛਾਦਨ ਮਗਉ ਸਤ ਸੀਕਾ। ਅਨਾਜ ਗਉ ਭੈਸ ਮਗਉ ਲਾਵੇਰੀ। ਇਕ ਤਾਜਨਿ ਤੂਰੀ ਚੰਗੇਰੀ। ਗੀਹਨਿ ਚੰਗੀ। वी ਘਰ ਲੇਵੈ ਮੰਗੀ ।" ਧੰਨਾ ਜਨੂ

ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਇਹ ਸਿਖਿਆ ਕਿ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਧਰਮ ਕੁਦਰਤ ਦੇ ਵਸੀਲਿਆਂ ਨੂੰ ਦਿਆਨਤਦਾਰੀ ਤੇ ਇਨਸਾਫ਼ ਨਾਲ ਮਨੁਖ ਦੇ ਸੁਖ ਲਈ ਵਰਤਣਾ ਹੈ, ਭਾਈਚਾਰਕ ਸਾਇੰਸ ਦੀ ਪਹਿਲੀ ਸੂਚਨਾ ਹੈ। ਜੋ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਪੰਜ ਸੌਂ ਵਰ੍ਹੇ ਪਹਿਲਾਂ ਕਲਪਨਾ ਵਿਚ ਲਿਆਂਦਾ ਉਹ ਨਵੇਂ ਯੁਗ ਦੇ ਫਿਲਾਸਫ਼ਰ ਅਜ ਤਜਰਬੇ ਤੇ ਦਲੀਲ ਨਾਲ ਸਹੀ ਸਾਬਤ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ।

ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਆਪਣੀ ਸਿਖਿਆ ਬਾਰ ਬਾਰ ਦੁਹਰਾਈ ਕਿ:

> "ਅਮਲੁ ਕਰਿ ਧਰਤੀ ਬੀਜੁ ਸਬਦੋ, ਕਰਿ ਸਚ ਕੀ ਆਬ ਨਿਤ ਦੇਹਿ ਪਾਣੀ।

ਹੋਏ ਕਿਰਸਾਣੁ ਈਮਾਨੁ ਜੰਮਾਇ, ਲੈ ਭਿਸਤੁ ਦੋਜਕੁ ਮੂੜੇ ਏਵ ਜਾਣੀ॥ ਮਤੁ ਜਾਣ ਸਹਿ ਗਲੀ ਪਾਇਆ।"

ਅਮਲ ਤੇ ਸਚ ਨੂੰ ਹੀ ਉਹਨਾਂ ਮੂਲ ਦਸਿਆ, ਬਾਕੀ ਸਾਰੇ ਖਲਾਰੇ ਨੂੰ ਉਹਨਾਂ ਫੋਕੀਆਂ ਗਲਾਂ ਆਖਿਆ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਸਹਿ ਨਹੀਂ ਪਾਇਆ ਜਾ ਸਕਦਾ।

ਕਾਮੇ ਕਿਸਾਨਾਂ ਨੂੰ ਬਹੁਤ ਘਟ ਅਗੇ ਕਿਸੇ ਰਹਿਬਰ ਨੇ ਏਡੀ ਤਮੱਲੀ ਦਿਤੀ ਹੋਏਗੀ। ਕਾਮਿਆਂ ਦੀ ਮੁਸ਼ੱਕਤ ਭਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਹਰ ਕੋਈ ਅਗੇ ਪਿਛੇ ਦੀਆਂ ਆਸਾਂ ਨਾਲ ਹੋਰ ਗੁੰਝਲਦਾਰ ਬਣਾਈ ਰਖਦਾ ਸੀ। ਪਰ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਕੰਮ ਦੀ ਵਡਿਤਣ ਦਾ ਨਾਅਰਾ ਜਨਤਾ ਦੇ ਕੰਨੀਂ ਪਾਇਆ। ਅਜੇ ਤਕ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਕੰਮਾਂ ਨੂੰ ਇਬਾਦਤ ਦੇ ਰਾਹ ਵਿਚ ਇਕ ਜ਼ਰੂਰੀ ਜਿਹੀ ਅੜਨਚ ਹੀ ਖਿਆਲ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ, ਤੇ ਤਿਆਗੀ ਹੋ ਕੇ ਸਮਾਧੀ ਵਿਚ ਮਗਨ ਰਹਿ ਸਕਣਾ ਅਤਿ ਉਚਾ ਆਦਰਸ਼ ਖ਼ਿਆਲ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ,ਪਰ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਦਿਆਨਤਦਾਰ ਪਦਾਰਥਕ ਖ਼ੁਸ਼ਹਾਲੀ ਨੂੰ ਬੜਾ ਉਚਾ ਰੁਤਬਾ ਦਿਤਾ, ਤੇ ਓੜਕ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਇਸ ਸਿਖਿਆ ਨੂੰ ਧੰਨੇ ਭਗਤ ਦੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚ ਗੁਰਿਆਈ ਦੀ ਪਦਵੀਂ ਦਿਤੀ ਗਈ।

ਭੂਖੇ ਭਗਤਿ ਨਾ ਕੀਜੈ – ਯਹ ਮਾਲਾ ਅਪਨੀ ਲੀਜੈ।

ਇਹ ਕਿਸੇ ਭਗਤ ਦਾ ਘੜੀ ਪਲ ਦਾ ਰੋਂ ਨਹੀਂ, ਇਹ ਜਨ ਸਾਧਾਰਨ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਵਸੀਲਿਆਂ ਉਤੇ ਜੋਰੀ ਕਬਜ਼ਾ ਰਖਣ ਵਾਲਿਆਂ ਦੇ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਬਗ਼ਾਵਤ ਦਾ ਅਚੇਤ ਜਿਹਾ ਆਰੰਭ ਹੈ। ਇਹ ਬਗ਼ਾਵਤ ਖਿਲਰਦੀ ਖਿਲਰਦੀ ਅਜ ਅਧੀ ਦੁਨੀਆਂ ਉਤੇ ਕਾਮਯਾਬ ਹੋ ਗਈ ਹੈ। ਕੀ ਆਰਥਕ ਤੋਂ ਕੀ ਆਤਮਕ ਸਭ ਰਾਜੇ ਰਾਣੇ ਹਰ ਥਾਂ ਕੰਬਣ ਲਗ ਪਏ ਹਨ, ਤੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਕਹਿਣ ਅਨੁਸਾਰ ਅਜ ਜਨ ਸਾਧਾਰਨ ਉਤੇ "ਨਦਰਿ ਬਖ਼ਸ਼ੀਸ਼" ਹੁੰਦੀ ਜ<sup>ਾ</sup> ਰਹੀ ਹੈ।

> "ਜਿਥੇ ਨੀਚ ਸੰਮਾਲੀਅਨ ਉਥੇ ਨਦਰਿ ਤੇਰੀ ਬਖ਼ਸ਼ੀਸ"

ਅਜ ਵਭਿਆਂ ਦੀ ਰੀਸ ਦਾ ਦੌਰ ਖ਼ਤਮ ਹੋ ਗਿਆ ਹੈ, ਤੋਂ ਉਹਨਾਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਉਸਰਈਆਂ ਦਾ ਰਸੂਖ਼ ਵਧ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਬੇਦ ਕੇਤਬ ਵਿਚ ਨਾ-ਵੇਖਣ ਯੋਗ ਤੇ ਨਾ-ਸੁਣਨ-ਯੋਗ ਤੇ ਨਾ-ਛੁਹਣ-ਯੋਗ ਆਖਿਆ ਸੀ, ਪਰ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਸਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਖੁਆਣ ਵਾਲੇ ਆਖਿਆ ਹੈ:

> ਬਲਦ ਮਸਾਇਕ ਹਾਲੀ ਲੇਖ, ਧਰਤ ਕਤੇਬ ਵੂੜੀ ਲੇਖ, ਚੌਟੀ ਕਾ ਪ੍ਰਸਿਓ ਅਤਿ ਜਾਏ, ਤਾਂ ਕਾ ਖਟਿਆ ਸਭ ਕੋਈ ਖਾਇ।

- ੧. ਉਪਜਾਊ ਕੰਮ ਸਭ ਤੋਂ ਵਡਾ ਗੁਣੁ ਹੈ : ਵਿਣੁ ਗੁਣ ਕੀਤੇ ਭਗਤਿ ਨਾ ਹੋਇ।
- · ੨. ਰਾਜੇ ਤੇ ਮਲਿਕ ਮਨੁਖਤਾ ਨਹੀਂ, ਇਹ ਬਹੁਤੀ ਵਾਰੀ ਕਲ ਕਾਡੀ ਕਸਾਈ ਬਣ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਜਨ ਸਾਧਾਰਨ ਨੂੰ ਉਹਨਾਂ ਮਨੁਖਤਾ ਆਖਿਆ।
- ੩. ਸਾਂਝੀ ਅਮੀਰੀ ਵਿਚ ਮੁਕਤੀ ਹੈ। ਸਭੁ ਸਾਝੀਵਾਲ ਸਦਾਇਨਿ, ਤੂੰ ਕਿਸੈ ਨ ਦਿਸ਼ਹਿ ਬਾਹਰਾ ਜੀਓ।
- ੪. ਗ਼ਰੀਬੀ ਤੇ ਦਲਿਦਰ ਹਰ ਗੁਨਾਹ ਤੇ ਬਦ-ਅਖ਼ਲਾਕੀ ਦੇ ਸੋਮੇ ਹਨ – ਭੂਖੇ ਭਗਤਿ ਨਾ ਕੀਜੈ ।
  - ਪ. ਚੰਗੀ ਕਰਨੀ ਨਾਲੋਂ ਉਚੇਰੀ ਪੂਜਾ ਕੋਈ ਨਹੀਂ।

੬. ਪਰਾਇਆ ਹਕ ਮੌੜੇ ਬਿਨਾਂ ਕੋਈ ਹਕ ਮਾਣ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ।

ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਇਹਨਾਂ ਬੁਨਿਆਦੀ ਕੀਮਤਾਂ ਉਤੇ ਉਸ ਸਮੇਂ ਜ਼ੋਰ ਦਿਤਾ ਜਿਸ ਸਮੇਂ ਰਸਮੀ ਮਰਿਆਦਾ ਦੇ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਇਕ ਲਫ਼ਜ਼ ਭੀ ਆਖਿਆਂ ਸਿਆਣੇ ਤੋਂ ਸਿਆਣੇ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਭੂਤਨਾ ਤੇ ਬੇਤਾਲਾ ਸਮਝਿਆ ਜਾਂਦਾ ਸੀ, ਤੇ ਕੁਰਾਹੀਆ ਆਖ ਕੇ ਢੇਮਾਂ ਮਾਰੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਲਾਸਾਨੀ ਦਲੇਰੀ ਨਾਲ ਸਦੀਆਂ ਤੋਂ ਵਡੇ ਹੁੰਦੇ ਭਰਮ-ਡੂੰਮਣੇ ਨੂੰ ਛੇੜਿਆ ਤੇ ਝੰਜੋੜਿਆ, ਤੇ ਨਿਕੰਮੀਆਂ ਮਖੀਆਂ ਨੂੰ ਉਤੋਂ ਉਡਾ ਕੇ ਹੋਠੋਂ ਖ਼ਾਲੀ ਖੱਗਾ ਨੰਗਾ ਕਰ ਦਿਤਾ, ਤੇ ਉਹਦੀ ਥਾਂ ਮਹਾਨ ਮਨੁਖੀ ਸਚਾਈਆਂ ਬੜੇ ਸਾਦੇ ਲਫ਼ਜ਼ਾਂ ਵਿਚ ਪਰਚਾਰੀਆਂ।

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇ ਜੋਤੀ ਜੋਤ ਸਮਾਣ ਸਮੇਂ ਜੇ ਅਸੀਂ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਸਿਖ ਦਾ ਅਨੁਮਾਨ ਲਾਣਾ ਚਾਹੀਏ ਤਾਂ ਇਹ ਚਿਤਰ ਓਹਦਾ ਅਖਾਂ ਸਾਹਮਣੇ ਆਵੇਗਾ: ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਸਿਖ ਜਨੇਊ ਨਹੀਂ ਪਾਂਦਾ,ਬੁਤ ਨਹੀਂ ਪੂਜਦਾ,ਇਸ ਲਈ ਠਾਕਰ ਦੁਆਰਿਆਂ, ਸ਼ਿਵਦੁਆਰਿਆਂ ਨਾਲ ਉਹਦਾ ਕੋਈ ਸਬੰਧ ਨਹੀਂ। ਉਹ ਗੰਗਾ ਵਿਚ ਫੁਲ ਰੋੜ੍ਹਨ ਨਹੀਂ ਜਾਂਦਾ,ਉਹ ਦੇਵੀਆਂ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਮੰਨਦਾ, ਉਹਦੀ ਕੋਈ ਬੇਦ ਕਤੇਬ ਨਹੀਂ, ਉਹਨੂੰ ਜ਼ਾਤ ਵਰਨ ਦਾ ਭਰਮ ਨਹੀਂ, ਉਹ ਆਪਣੇ ਮਹਾਨ ਗੁਰੂ ਵਰਗਾ ਨਿਰਾ ਆਦਮੀ ਵਿਚਾਰਾ ਹੈ। ਉਹਦੇ ਇਤਕਾਦਾਂ ਵਿਚ ਵੀ ਕੋਈ ਗੁੰਝਲਾਂ ਨਹੀਂ। "ਏਕ ਪਿਤਾ ਏਕਸ ਕੇ ਹਮ ਬਾਰਕ"; "ਏਕ ਨੂਰ ਤੇ ਸਭੁ ਜਗੁ ਉਪਜਿਓ ਕਉਣ ਭਲੇ ਕੌਣ ਮੰਦੇ", ਤੇ ਨੀਯਤ ਰਾਸ ਹੋਣ ਨਾਲ ਕੰਮ ਕੀਤਿਆਂ ਕਬੂਲ ਹੋਣ ਦਾ ਭਰੋਸਾ: "ਕਾਹੇ ਪਟੋਲਾ ਪਾੜਤੀ ਕੰਬਲੀ ਪਹਿਰੇ ਕਾਇ, ਘਰ ਹੀ ਬੈਠੇ ਸਹੁ ਮਿਲੇ ਜੇ ਨੀਅਤ ਰਾਸ ਕਰੇ।"

> ''ਚਾਰੇ ਬੇਦ ਮੁਖਾਗਰ ਪਾਠਿ। ਵਰਤ ਨੇਮ ਕਰੇ ਦਿਨ ਰਾਤਿ।

ਕਾਜੀ ਮੁਲਾਂ ਹੋਵਹਿ ਸੇਖ। ਜੋਗੀ ਜੰਗਮ ਭਗਵੇ ਭੇਖ। ਜੇਤੇ ਜੀਅ ਲਿਖੀ ਸਿਰਿ ਕਾਰ। ਕਰਣੀ ਉਪਰਿ ਹੋਵਗਿ ਸਾਰ।"

ਚਾਰੇ ਵੇਦਾਂ ਦਾ ਪਾਠ ਤੀਰਥਾਂ ਦੀ ਯਾਤਰਾ, ਵਰਤ ਨੇਮ, ਕਾਜ਼ੀ ਮੁਲਾਂ, ਜੰਗਮ ਜੋਗੀ – ਸਭ ਦਾ ਨਿਰਨਾ ਕਰਨੀ ਉਤੇ ਹੋਵੇਗਾ।

ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦਾ ਧਿਆਨ ਉਹਨਾਂ ਲਈ ਸਾਂਝੀਵਾਲਤਾ ਦੀ ਬੁਨਿਆਦੀ ਕਪਲਨਾ ਸੀ। ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਨੂੰ ਇਹੋ ਜਿਹੀ ਅਟੱਲ ਸਚਾਈ ਮੰਨਦੇ ਸਨ ਜਿਹੜੀ ਆਖਿਆਂ ਵਡੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ, ਨਾ ਆਖਿਆਂ ਛੋਟੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ, ਖ਼ੁਸ਼ਾਮਦ ਨਾਲ ਖ਼ੁਸ਼ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ, ਇਨਕਾਰ ਕੀਤਿਆਂ ਨਰਾਜ਼ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ। ਸਭ ਨੂੰ ਇਕੋ ਕੁਦਰਤ ਦੇ ਬੰਦੇ ਸਮਝ ਕੇ ਉਹਨਾਂ ਨੇ "ਹਸਦਿਆਂ, ਪਹਿਨਦਿਆਂ ਖੇਲਦਿਆਂ' ਜੀਵਨ ਸਫ਼ਲਾ ਕਰਨ ਦੀ ਜਾਚ ਦੱਸੀ ਤੇ ਕਰਨੀ ਨੂੰ ਮੂਲ ਪ੍ਰੀਖਿਆ ਆਖਿਆ। ਈਸ਼ਵਰ ਦੇ ਨਾਂ ਉਤੇ ਗੁੰਦੀਆਂ ਫਾਹੀਆਂ ਨੂੰ ਖੋਲ੍ਹ ਕੇ ਉਹਨਾਂ ਜੀਵਨ ਦਾ ਤ੍ਰਾਸ ਦੂਰ ਕਰ ਦਿਤਾ ਤੇ ਚੰਗੇ ਜੀਵਨ ਲਈ ਚੰਗੇ ਆਲੇ ਦੁਆਲੇ, ਹਸਣ, ਪਹਿਨਣ, ਖੇਡਣ ਦੇ ਚੰਗੇ ਸਾਮਾਨ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਦੀ ਸਫ਼ਾਰਸ਼ ਕੀਤੀ।

ਜਿਹੜਾ ਕੋਈ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸਿਖਿਆ ਵਿਚੋਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਤੋਂ ਅਡਰੇ ਕਿਸੇ ਜਪ ਤਪ ਦੇ ਇਸ਼ਾਰੇ ਪੜ੍ਹਦਾ ਹੈ, ਉਹ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਫੇਰ ਉਸੇ ਖੁਭਣ ਵਿਚ ਫਸਾਂਦਾ ਹੈ, ਜਿਦ੍ਹੇ ਵਿਚੋਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਸਾਨੂੰ ਕਵਿਆ ਸੀ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਸਾਰਾ ਜੀਵਨ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਸਹਿੰਸਿਆਂ ਸਹਿਮਾਂ ਤੋਂ ਸੁਤੰਤਰ ਕਰਨ ਲਈ ਜੀਵਿਆ ਗਿਆ। ਗੋਰਖ ਨਾਥਾਂ, ਪੀਰਾਂ, ਫ਼ਕੀਰਾਂ, ਸਿਧਾਂ ਬ੍ਰਹਮਚਾਰੀਆਂ ਨਾਲ ਉਹਨਾਂ ਬਹਿਸਾਂ ਕੀਤੀਆਂ ਤੇ ਬਾਰ ਬਾਰ ਨਿਰਨਾ ਕਰਾਇਆ ਕਿ ਤਪ ਸਮਾਧੀਆਂ ਤੇ ਉਚੇਚੀਆਂ ਮਿਹਰਾਂ ਦਾ ਹੰਕਾਰ ਟੁਟੇ ਬਿਨਾਂ ਸਚ ਨਹੀਂ ਲਭ ਸਕਦਾ।

ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਸਮੇਂ ਹਰ ਹੋਣੀ ਨੂੰ ਲੋਕ ਭਗਵਾਨ ਦਾ ਭਾਣਾ ਮੰਨ

ਜਰਦੇ ਤੇ ਹੋਣੀ ਦੇ ਵਿਰੁਧ ਗਿਲਾ ਜਾਂ ਜਤਨ ਕਰਨ ਨੂੰ ਔਗਣ ਗਿਣਦੇ ਸਨ, ਪਰ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਏਸ ਪ੍ਰਚਲਤ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਉਤੇ ਸ਼ੰਕਾ ਕਰਦਿਆਂ ਆਖਿਆ:

> "ਜੇ ਸਕਤਾ ਸਕਤੇ ਕਉ ਮਾਰੇ ਤਾ ਮਨ ਰੋਸ ਨ ਹੋਈ। ਸਕਤਾ ਸੀਹੁ ਮਾਰੇ ਪੈ ਵਗੇ, ਖਸਮੈਂ ਸਾ ਪੁਰਸਾਈ।"

ਜੇ ਕੋਈ ਤਕੜਾ ਕਿਸੇ ਤਕੜੇ ਨੂੰ ਮਾਰੇ ਤਾਂ ਮੇਰੇ ਮਨ ਕੋਈ ਰੋਸ ਨਹੀਂ, ਪਰ ਜੇ ਤਕੜਾ ਮਾੜੇ ਨੂੰ ਮਾਰੇ ਤਾਂ ਖਸਮ ਕੋਲੋਂ ਮੈਂ ਪੁਛਾਂਗਾ!

ਇਸ ਦਾ ਅਰਥ ਇਹੀ ਨਿਕਲਦਾ ਹੈ ਕਿ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ ਹੁੰਦੀ ਮਾਰ ਧਾੜ ਤੇ ਧਿੰਗੋਜ਼ੋਰੀ ਨੂੰ ਉਹਨਾਂ ਭਗਵਾਨ ਦਾ ਭਾਣਾ ਨਹੀਂ ਮੰਨਿਆ, ਡਾਢਿਆਂ ਦਾ ਚੌਧਰਪੁਣਾ ਸਮਝਿਆ ਹੈ ਤੇ ਏਸ ਬੇਨਿਆਂ ਅਵਸਥਾ ਨੂੰ ਭਾਣਾ ਮੰਨ ਕੇ ਜਰਨ ਦੀ ਥਾਂ ਦੂਰ ਕਰਨਾ ਹੀ ਮਨੁਖ ਦਾ ਧਰਮ ਆਖਿਆ ਹੈ।

ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਨੂੰ ਕਸਾਈ ਰਾਜਿਆਂ, ਖੋਟੇ ਵਜ਼ੀਰਾਂ ਦੇ ਹੇਠਾਂ ਗੁਫਾਆਂ ਭੋਰਿਆਂ ਵਿਚ ਵੜੇ ਤਿਆਗੀਆਂ ਦਾ ਸੋਗੀ ਜਿਹਾ ਦੇਸ ਬਣਿਆਂ ਨਹੀਂ ਵੇਖਣਾ ਚਾਹੁੰਦੇ ਸਨ, ਜਿਸ ਦੇਸ ਵਿਚ ਜਨਤਾ ਦੇ ਘਰ ਸੁਨਮਸਾਨ, ਤੇ ਮੰਦਰੀਂ ਤੇ ਵਜ਼ੀਰਾਂ ਘਰੀਂ ਦੀਵੇ ਲਟ ਲਟ ਕਰਦੇ, ਘੰਟੇ ਖੜਕਦੇ ਤੇ ਸੰਗੀਤ ਹੁੰਦੇ ਹੋਣ।

ਉਹ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਨੂੰ ਇਹੋ ਜਿਹਾ ਦੇਸ਼ ਵੇਖਣਾ ਚਾਹੁੰਦੇ ਹਨ ਜਿਥੋਂ ਦੀ ਜਨਤਾ ਦੂਜੇ ਦੇ ਹਕਾਂ ਦੀ ਜ਼ਾਮਨ, ਹਸਦੀ ਖੇਡਦੀ, ਖਾਂਦੀ ਪਹਿਨਦੀ ਤੇ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ ਸਤਕਾਰੀ ਜਾਂਦੀ ਹੋਵੇ – ਇਹੋ ਨਹੀਂ ਕਿ ਇਹਦੀ ਭੁਖ, ਨੰਗ ਤੇ ਇਹਦੇ ਕਹਿਤਾਂ ਕਾਲਾਂ ਦੀ ਚਰਚਾ ਹੋਵੇ।

ਪਰਾਏ ਹਕਾਂ ਨੂੰ ਗਊ ਸੂਰ ਮੰਨ ਕੇ ਜੇ ਅਸੀਂ ਨਿਜੀ ਹਕਾਂ ਉਤੇ ਪਹਿਲੋਂ ਜ਼ੋਰ ਦੀ ਥਾਂ ਪਰਾੲ ਹਕ ਮੋੜਨ ਉਤੇ ਜ਼ੋਰ ਦਈਏ ਤਾਂ ਨਤੀਜਾ ਇਹੀ ਨਿਕਲੇਗਾ ਕਿ ਸਾਡੇ ਹੱਕ ਸਾਨੂੰ ਮਿਲ ਜਾਣਗੇ ਤੇ ਅਮਨ ਸਾਨੂੰ ਵਾਧੇ ਵਿਚ ਮਿਲ ਜਾਏਗਾ। ਅਖਾਂ ਮੀਟ ਕੇ ਅਕਥ ਨੂੰ ਕਥਨ ਦੇ ਨਿਸਫ਼ਲ ਜਤਨ ਦੀ ਥਾਂ ਧੱਨੇ ਭਗਤ ਦੀ ਸਿਫ਼ਾਰਸ਼ ਅਨੁਸਾਰ ਅਸੀਂ ਸਾਰੇ ਚੰਗਾ ਅਨਾਜ, ਚੰਗਾ ਦੁਧ,ਚੰਗਾ ਘਿਓ, ਚੰਗਾ ਘਰ, ਚੰਗੀ ਸਵਾਰੀ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਲਈ ਆਪਣੀ ਧਰਤੀ ਦੀ ਦੌਲਤ ਤੇ ਆਪਣੇ ਹਥਾਂ ਦੀ ਮਿਹਨਤ ਦੋਵੇਂ ਸਾਂਝੀਆਂ ਕਰ ਲਈਏ। ਰਲ ਕਮਾਈਏ, ਵੰਡ ਛਕੀਏ, ਹਸੀਏ, ਪਹਿਨੀਏ, ਖੇਡੀਏ ਤੇ ਹਰ ਹੋਣੀ ਲਈ ਮਜ਼ਬੂਤ ਹੁੰਦੇ ਜਾਈਏ।

1

ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸਿਖਿਆ ਅਨੁਸਾਰ ਕਿਸੇ ਕੌਮ ਦਾ ਸਾਂਝੀ ਸ਼ੁਸ਼ੀ ਲਈ ਸਾਂਝੀਆਂ ਘਾਲਾਂ ਘਾਲਣਾ ਅਤਿ ਉਤਮ ਤੇ ਅਤਿ ਸਚਾ ਸ਼ਿਮਰਨ ਹੈ। ਸਾਂਝੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਲਈ ਸਾਂਝੀਆਂ ਘਾਲਾਂ ਵਿਚ ਅਤਿ ਉਚੇ ਮਨੁਖੀ ਅਖ਼ਲਾਕ ਦੀ ਜ਼ਮਾਨਤ ਹੈ। ਚੋਰੀ, ਝੂਠ, ਧੋਖਾ, ਮਾਰ ਧਾੜ 'ਸਾਂਝੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਤੇ ਸਾਂਝੀ ਘਾਲ' ਦੇ ਯੁਗ ਵਿਚੋਂ ਐਊਂ ਅਲੋਪ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਜਿਉਂ ਬਹਾਰ ਦੇ ਮੌਸਮ ਵਿਚ ਖ਼ੁਸ਼ਕੀ।



# ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਸਾਹਿਤ

# 

ਭਰਪੂਰ ਜੀਵਨ ਦੇ ਮਾਰਗ ਉਤੇ ਪੰਜ ਪੜਾਂ ਹਨ:

- ੧. ਪ੍ਰਫੁਲਤ ਅਹਿਸਾਸ,
- ੨. ਕੁਦਰਤ ਦੀ ਪਛਾਣ,
- ੩. ਅਸਲੀਅਤ ਦਾ ਗਿਆਨ,
- ੪. ਮਨੁਖੀ ਏਕਤਾ ਵਿਚ ਭਰੋਸਾ,
- ਪ. ਜੀਵਨ ਬਦਲ ਸਕਣ ਦੀ ਸ਼ਕਤੀ।

ਜਿਹੜਾ ਸਾਹਿਤ ਇਹਨਾਂ ਪੰਜਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕਿਸੇ ਇਕ ਵਲ ਵੀ, ਬਾਕੀ ਚੋਂ ਹਾਂ ਲਈ ਬਾਧਕ ਹੋਏ ਬਿਨਾਂ, ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਅਗਾਂਹ ਵਧਾਣ ਵਿਚ ਸਹਾਈ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਉਹ ਠੀਕ ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਹੈ।

ਅਹਿਸਾਸ ਸਾਡੇ ਅਮਲਾਂ ਤੇ ਤਜਰਬਿਆਂ ਦੀ ਫ਼ਿਲਮ ਹਨ। ਅਹਿਸਾਸਾਂ ਦੀ ਪ੍ਰਫੁਲਤਾ ਅਮਲਾਂ ਤੇ ਤਜਰਬਿਆਂ ਦੀ ਖੇਤੀ ਉਤੇ ਭਰਪੂਰ ਸਿਟਿਆਂ ਦੀ ਬਾਰ ਬਾਰ ਵੇਖੀ ਤੇ ਮਾਣੀ ਜਾ ਸਕਣ ਵਾਲੀ ਸੁਰੰਗੀ ਤਸਵੀਰ ਹੈ। ਜਿੰਨੇ ਬਹੁਤੇ ਫਲੇ ਫੁਲੇ ਅਹਿਸਾਸ ਓਨੇ ਹੀ ਬਹੁਤੇ ਜੀਵਨ-ਰੰਗਾਂ ਦੀ ਉਹਨਾਂ ਵਿਚ ਝਲਕ ਹੋਵੇਗੀ।

ਹਰ ਉਹ ਤਜਰਬਾ, ਜਿਹੜਾ ਸਾਡੀ ਝਾਤੀ ਨੂੰ ਚੌੜਿਆਂ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਸਾਨੂੰ ਘੜੀ ਪਲ ਲਈ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਸਾਧਾਰਨ ਪੱਧਰ ਤੋਂ ਉੱਚਾ ਚੁਕਦਾ ਹੈ, ਉਹ ਸਾਡੇ ਅਹਿਸਾਸਾਂ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਨਵੀਂ ਰੀਝ, ਕਿਸੇ

ਨਵੀਂ ਭੁਖ, ਕਿਸੇ ਨਵੀਂ ਹਮਦਰਦੀ ਨਾਲ ਛੁਹ ਘਸਾ ਕੇ ਕੋਮਲ ਬਣਾਂਦਾ ਹੈ। ਹਰੇ ਨਵੇਂ ਰੰਜ ਤੇ ਹਰ ਨਵੇਂ ਸੁਆਦ ਵਿਚੋਂ ਨਵੀਂ ਦਲੇਰੀ ਤੇ ਨਵੀਂ ਖ਼ੂਬਸੂਰਤੀ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਹਰ ਨਵੀਂ ਧੜਕਣ ਸਾਡੇ ਚਰਿਤ੍ਰ ਵਿਚ ਕੋਈ ਨਵੀਂ ਲਕੀਰ ਖਿਚਦੀ ਹੈ। ਚਰਿਤ੍ਰ ਬੇ-ਚਿਤ੍ਰ ਚਿੱਟੀ ਚਾਦਰ ਨਹੀਂ, ਪੋਟਾ ਪੋਟਾ ਨਵੇਂ ਰੰਗਾਂ, ਨਵੀਆਂ ਆਸਾਂ, ਤੇ ਨਵੀਆਂ ਹੋਣੀਆਂ ਨਾਲ ਕਢੀ ਫੁਲਕਾਰੀ ਹੈ।

ਮਨਾਹੀਆਂ ਦਾ ਹਮੈਤੀ ਸਾਹਿਤ ਵਿਸ਼ਾਲ ਚਰਿਤ੍ਰ ਦਾ ਕਸੀਦਾ ਨਹੀਂ ਕਢ ਸਕਦਾ। ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਸਾਹਿਤ ਲਈ ਕੁਝ ਭੀ ਮਨਾਂ ਨਹੀਂ; ਇਹ ਸਭ ਕੁਝ ਵੇਖਦਾ ਤੇ ਸਭ ਕੁਝ ਬਿਆਨ ਕਰਦਾ ਹੈ – ਮਨੁਖ ਦੀ ਉਤਸੁਕਤਾ ਜਾਂ ਕਾਮਨਾ ਨੂੰ ਛੇੜਨ ਲਈ ਨਹੀਂ, ਉਹਦੇ ਜੀਵਨ ਸੋਮਿਆਂ ਨੂੰ ਸੁਚੇਤ ਕਰਨ ਲਈ।

ਮਨੁਖੀ ਲਿੰਗ ਵਿਚ ਵੀ ਰੁਹਾਨੀ ਮਿਲਣੀ ਦੀ ਸੰਭਾਵਨਾ ਹੈ, ਜਿਸਮਾਨੀ ਹੁੰਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ ਵੀ ਇਹ ਅਸਮਾਨੀ ਸਿਫਤਾਂ ਦਾ ਛੇਡੂ ਹੈ। ਏਸ ਲਈ ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ ਇਹਦੀ ਚੋਖੀ ਥਾਂ ਹੈ – ਪਰ ਨੰਗੇਜ ਦੇ ਵਿਖਾਲੇ ਨੂੰ ਇਹ ਰੂਹਾਨੀ ਖ਼ਿਲਾ ਦੀ ਸੂਚਨਾ ਸਮਝਦਾ ਹੈ। ਜਿਹੜੀ ਕਾਮ-ਮਿਲਣੀ ਸਿਰਫ਼ ਸਰੀਰਕ ਹੈ, ਰੂਹਾਨੀ ਬਿਲਕੁਲ ਨਹੀਂ, ਉਹ ਇਕ ਸਾਧਾਰਨ ਘਟਨਾ ਹੈ,ਸਾਹਿਤਕ ਕਹਾਣੀ ਨਹੀਂ।

ਇਹ ਖ਼ਿਆਲ ਕਿ ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ ਕਿਸੇ ਕਿਸਮ ਦਾ ਲਿੰਗ-ਸੰਕੋਚ ਬੇ-ਲੋੜਾ ਹੈ, ਬਿਲਕੁਲ ਗ਼ਲਤ ਹੈ। ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਸਾਹਿਤ ਏਸ ਅਨੌਖੇ ਮਨੁਖੀ ਜਜ਼ਬੇ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਬੇ-ਹੁਨਰ ਕਹਾਣੀ ਦੇ ਇਸ਼ਤਿਹਾਰ ਵਾਂਗ ਨਹੀਂ ਵਰਤ ਸਕਦਾ — ਸਿਰਫ਼ ਨਵੇਂ ਗ਼ਮਾਂ, ਨਵੇਂ ਹੁਲਾਰਿਆਂ ਤੇ ਨਵੀਆਂ ਤਕਦੀਰਾਂ ਨੂੰ ਜਨਮ ਦੇਣ ਲਈ ਇਹ ਕਾਮ-ਦੇਵ ਦੀ ਸਹਾਇਤਾ ਲੈਂਦਾ ਹੈ।

ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਕਾਮਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚ ਸਜਾ ਫਬਾ ਕੇ ਅਣਰੰਗੇ ਦਿਲਾਂ ਨੂੰ ਪਰਚਾਣਾ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਮਨੋਰਥ ਨਹੀਂ । ਸਗੋਂ

928

u.

ਇਹ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚੋਂ ਯੋਗ ਘਟਨਾਵਾਂ ਚੁਣ ਕੇ, ਆਪਣੇ ਹੁਨਰ ਦੀ ਸਹਾਇਤਾ ਨਾਲ ਮਨੁਖੀ ਹੋਣੀ ਦਾ ਉਹਦੇ ਕਾਰਨਾਂ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧ ਸਪਸ਼ਟ ਕਰਦਾ ਹੈ – ਵਖਿਆਨ ਦੇ ਕੇ ਨਹੀਂ, ਜਜ਼ਬਾਤੀ ਪ੍ਰਤਿ-ਕਰਮ ਪੈਦਾ ਕਰਕੇ।

ਅਨਜਾਣੀ ਤੋਂ ਅਣਪਿਆਰੀ ਕੁਦਰਤ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਹਊਆ ਹੈ। ਇਹਦੇ ਵਾ-ਵਰੋਲਿਆਂ ਵਿਚ ਭੂਤਨੇ ਨਚਦੇ, ਇਹਦੀਆਂ ਹਨੇਰੀਆਂ ਨੁਕਰਾਂ ਵਿਚ ਜਿੰਨ ਵਸਦੇ; ਇਹਦੇ ਟੁਟਦੇ ਤੋਂ ਬੋਦੀਆਂ ਵਾਲੇ ਤਾਰਿਆਂ ਵਿਚ ਆਫ਼ਤਾਂ ਲਿਸ਼ਕਦੀਆਂ ਤੋਂ ਇਹਦੇ ਹੜਾਂ, ਭਚਾਲਾਂ ਵਿਚ ਭਗਵਾਨ ਦੀ ਕਰੋਪੀ ਦਾ ਕਹਿਰ ਮਚਦਾ ਜਾਪਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਜਾਣੀ ਤੋਂ ਪਿਆਰੀ ਕੁਦਰਤ ਹਰ ਤਜਰਬੇ, ਹਰ ਖ਼ੂਬਸੂਰਤੀ ਤੋਂ ਹਰ ਪੈਦਾਵਾਰ ਦਾ ਅਖਾੜਾ ਹੈ। ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਸਾਹਿਤ ਮਨੁਖ ਦੀ ਏਸ ਸ਼ਕਤੀ-ਭੰਡਾਰ ਨਾਲ ਪਛਾਣ ਕਰਾਂਦਾ ਹੈ। ਨਿਰੀ ਪਛਾਣ ਹੀ ਨਹਾਂ, ਇਹਨੂੰ ਪਿਆਰਨ ਤੋਂ ਓੜਕ ਇਹਨੂੰ ਖੋਜਣ ਦੀ ਚੋਟਕ ਲਾਂਦਾ ਹੈ।

ਕੁਦਰਤ ਦੇ ਪਾਣੀਆਂ ਦੀ ਹਰ ਕਣੀ, ਇਹਦੀਆਂ ਪੌਣਾਂ ਦਾ ਹਰ ਰੁਮਕਾ, ਇਹਦੀ ਧਰਤੀ ਦਾ ਹਰ ਕਿਣਕਾ ਮਨੁਖ ਦੇ ਪ੍ਰਾਣਾਂ ਦਾ ਆਧਾਰ ਹੈ। ਧਰਤੀ ਦੀ ਹਿਕ ਉਤੇ, ਧਰਤੀ ਦੇ ਦਿਲ ਅੰਦਰ, ਧਰਤੀ ਦੇ ਆਕਾਸ਼ ਉਤੇ ਬੇ-ਅੰਤ ਦੌਲਤ ਹੈ,ਜਿਸ ਦੌਲਤ ਦਾ ਗਿਆਨ ਮਨੁਖ ਦੀ ਲਾਚਾਰਗੀ ਦਾ ਤੌਖਲਾ ਮੁਕਾਂਦਾ ਤੇ ਅਮੁਕ ਸੰਭਾਵਨਾਵਾਂ ਦੀ ਆਸ ਜਗਾਂਦਾ ਹੈ।

ਸੂਰਜ ਦੀਆਂ ਸੁਨਹਿਰੀ ਸ਼ਾਮਾਂ, ਬਦਲਾਂ ਉਤੇ ਅਸਮਾਨੀ ਪੀਂਘਾਂ ਬਾਗ਼ਾਂ ਦੇ ਨਿਖਰੇ ਹੁਸਨ, ਪੰਛੀਆਂ ਦੇ ਪਿਆਰ-ਕਲੋਲ, ਸਮੁੰਦਰਾਂ ਦੇ ਰੇਤ-ਲੇਆਂ ਵਿਚ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਸਾਂਭੀ ਤਾਰੀਖ਼, ਚਟਾਨੀ ਖੁੰਦਰਾਂ ਦੀਆਂ ਦੀਵਾਰਾਂ ਉਤੇ ਉਕਰੀ ਮਨੁਖਤਾ ਦੀ ਕਹਾਣੀ, ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਸਾਧਰਨਤਾ ਵਿਚੋਂ ਉਤਾਂਹ ਚੁਕ ਕੇ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਦੀ ਵਿਸ਼ਾਲਤਾ ਦਾ ਭਾਗ ਬਣਾ ਦੇਂਦੇ ਹਨ।

ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਸਾਹਿਤ ਦੇ ਹੁਨਰ ਦੀ ਸੰਪੂਰਨਤਾ ਏਸੇ ਵਿਚ ਹੈ ਕਿ

ਉਹ ਕੁਦਰਤ ਦੀ ਪਛਾਣ ਵਿਚੋਂ ਮਨੁਖੀ ਪ੍ਰੇਮ ਉਭਾਰ ਕੇ ਕੁਦਰਤ ਨਾਲ ਇਹੋ ਜਿਹੀ ਏਕਤਾ ਦਾ ਅਹਿਸਾਸ ਪੈਦਾ ਕਰਾ ਦੇਵੇ, ਜਿਹੋ ਜਿਹੀ ਏਕਤਾ ਹਥ ਦੀ ਸਰੀਰਨਾਲ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਹਥ ਸਰੀਰ ਦੇ ਅਨੇਕਾਂ ਅੰਗਾਂ ਵਿਚੋਂ ਇਕ ਹੈ—ਪਰ ਇਹੀ ਇਕ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਸਾਰੇ ਸਰੀਰ ਉਤੇ ਫਿਰ ਸਕਦਾ ਹੈ,ਸਰੀਰ ਦੀ ਕਿਸੇ ਥਾਂ ਹੁੰਦੀ ਪੀੜ ਨੂੰ ਟੋਹ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਇਹਨੂੰ ਗਰਮਾ ਸਕਦਾ,ਘੁਟ ਸਕਦਾ, ਤੇ ਇਹਨੂੰ ਹਰ ਕਿਸਮ ਦੀ ਪੇਸ਼ਾਕ ਪੁਆ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਇਹਦੇ ਦਿਲ ਦੀ ਨਬਜ਼ ਪਰਖ ਸਕਦਾ, ਇਹਨੂੰ ਜਵਾਨ, ਮਜ਼ਬੂਤ, ਖ਼ੂਬਸੂਰਤ ਰਖਣ ਵਿਚ ਸਹਾਈ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਸਰੀਰ ਦਾ ਕੋਈ ਹੋਰ ਅੱਗ ਇਹੋ ਜਿਹਾ ਨਹੀਂ ਕਿ ਬਾਕੀ ਅੰਗਾਂ ਉਤੇ ਇਹਦੇ ਵਾਂਗ ਹਾਵੀ ਹੋ ਸਕੇ।

ਮਨੁਖ ਕੁਦਰਤ ਦਾ ਬੜਾ ਮੁਥਾਜ ਜਿਹਾ ਹਿੱਸਾ ਹੈ। ਕਿੰ'ਨੇ ਹੀ ਵਰ੍ਹੇ ਇਹ ਆਪਣੀ ਕਿਰਿਆ ਆਪ ਨਹੀਂ ਸਾਧ ਸਕਦਾ, ਪਰ ਜਵਾਨ ਹੋਇਆ ਇਹੀ ਕੁਦਰਤ ਦਾ ਇਕੋ ਇਕੱਲਾ ਹਿੱਸਾ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਕੁਦਰਤ ਦੀ ਕਾਇਆ ਪਲਟ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਇਹਦੇ ਚੰਨਾਂ ਸੂਰਜਾਂ ਦੇ ਭਾਰ ਤੋਲ ਸਕਦਾ ਤੇ ਇਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਵਿਥਾਂ ਨਾਪ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਕੁਦਰਤ ਸੰਬੰਧੀ ਉਹਦੀਆਂ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਤੇ ਸੰਭਾਵਨਾਵਾਂ ਤੋਂ ਜਾਣੂ ਕਰਾਨਾ ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਇਕ ਫ਼ਰਜ਼ ਹੈ।

ਅਸਲੀਅਤ ਤੋਂ ਭਾਵ ਅਗਲੇ ਜਾਂ ਪਿਛਲੇ ਜੀਵਨ ਦੀ ਫੋਲੀ ਫਾਲੀ ਨਹੀਂ, ਨਾ ਧਰਮ ਰਾਜ ਦੀਆਂ ਕਚਹਿਰੀਆਂ ਦੇ ਨਕਸ਼ੇ ਖਿਚਣਾ ਹੈ – ਕਿਸੇ ਤਪ ਸਾਧਨ ਰਾਹੀਂ ਗੁਰੂ, ਗਿਆਨ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨਾ ਵੀ ਨਹੀਂ, ਨਾ ਉਹ ਰਹੱਸ ਹੈ ਜਿਹੜੀ ਦਿਸਦੇ ਪ੍ਰੀਤਮਾਂ ਉਤੇ ਅੱਖੀਆਂ ਮੀਟ ਕੇ ਕਲਪਨਾ ਵਿਚੋਂ ਕਾਹਨ ਛੂੰਡਦੀ ਹੈ।

ਇਹ ਪਸਾਰਾ ਕਿਸ ਰਚਿਆ ? – ਏਸ ਸਵਾਲ ਦਾ ਕੋਈ ਉਤਰ ਵੀ ਅਸਲੀਅਤ ਦੇ ਕਿਸੇ ਖ਼ਾਸੇ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਬਦਲਦਾ, ਏਸ ਲਈ ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਸਾਹਿਤ ਏਸ ਸਵਾਲ ਦਾ ਜਵਾਬ ਢੂੰਡੇ ਬਿਨਾਂ ਹੀ ਏਸ ਪਸਾਰੇ ਨੂੰ

976

TOTAL AND MARKETS ..

ਆਪਣੀ ਤਕਦੀਰ ਦੇ ਨਿਗੂਣੇ ਹਾਦਸਿਆਂ ਨਾਲ ਜੋੜਨ ਦੀ ਥਾਂ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਆਪਣੀ ਧਰਤੀ ਨਾਲ ਰਿਸ਼ਤੇ ਦੀ ਪੜਤਾਲ ਕਰਦਾ ਹੈ ਤੇ ਆਗਿਆ-ਨਤਾ ਦੇ ਘੁਸ-ਮੁਸੇ ਵਿਚੋਂ ਪੈਦਾ ਹੋਏ ਅਨੇਕਾਂ ਭਰਮਾਂ ਉਤੇ ਚਾਨਣ ਪਾਂਦਾ ਹੈ।

ਮਨੁਖ ਦੋ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ – ਇਕ ਉਹਦੇ ਅੰਦਰਲੀ ਤੇ ਦੂਜੀ ਉਹਦੇ ਬਾਹਰਲੀ ਦੁਨੀਆਂ। ਬਾਹਰਲੀ ਦੁਨੀਆਂ ਦਾ ਗਿਆਨ ਓਨਾ ਚਿਰ ਸਾਰਥਕ ਨਹੀਂ ਜਿੰਨਾ ਚਿਰ ਅੰਦਰਲੀ ਦੁਨੀਆਂ ਦੀਆਂ ਸਿਫ਼ਤਾਂ ਸਮਝੀਆਂ ਨਹੀਂ ਜਾਂਦੀਆਂ। ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਸਾਹਿਤ ਮਨੁਖ ਦੀਆਂ ਦੋਹਾਂ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਸਾਰੇ ਪਾਸਿਆਂ ਉਤੇ ਰੌਸ਼ਨੀ ਪਾ ਕੇ ਸਹੀ ਤੋਂ ਸਹੀ ਤਸਵੀਰ ਬਣਾਨ ਵਿਚ ਮਨੁਖ ਦੀ ਮਦਦ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਜਿੰਨੀ ਸਹੀ ਇਹ ਤਸਵੀਰ ਹੋਵੇਗੀ, ਓਨੀ ਹੀ ਅਜੋੜਤਾ ਮਨੁਖ ਦੀ ਅੰਦਰਲੀ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ ਘਟ ਜਾਵੇਗੀ। ਅਸਲੀਅਤ ਕਿਸੇ ਵਿਸ਼ੇ ਉਤੇ ਬੇ-ਅੰਤ ਖ਼ਿਆਲ ਤੇ ਬੇ-ਅੰਤ ਅਮਲਾਂ ਦੀ ਮੰਗ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਇਹ ਸਿਧਾਂਤਾਂ ਜਾਂ ਨਮੂਨਿਆਂ ਵਿਚ ਹਦ-ਬੰਦ ਨਹੀਂ ਕੀਤੀ ਜਾ ਸਕਦੀ।

ਅਸਲੀਅਤ ਬਾਰੇ ਕਈ ਪਰਬਤਾਂ ਜੇਡੇ ਵਹਿਮ ਪ੍ਰਚਲਤ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਮਾਰੂ ਭਾਰ ਹੇਠਾਂ ਮਨੁਖ ਦੀ ਆਤਮਾ ਯੁਗਾਂ ਤੋਂ ਭਟਕਦੀ ਆ ਰਹੀ ਹੈ। ਇਹਨੂੰ ਆਪਣਾ ਅੱਗਾ ਬੜਾ ਹਨੇਰਾ ਦਿਸਦਾ ਹੈ, ਇਹ ਮਜ਼ਬਾਂ ਵਿਚੋਂ ਮੁਕਤੀ ਮੰਗਦੀ ਤੇ ਕਈ ਵਾਰੀ ਡਿਗ ਕੇ ਚਿਕਨਾ ਚੂਰ ਹੁੰਦੀ ਰਹੀ ਹੈ। ਇਹਦੇ ਉਤੇ ਉਹ ਖੇੜਾ ਨਹੀਂ ਆ ਸਕਿਆ ਜਿਹੜਾ ਇਹੋ ਜਿਹੀ ਅਚਰਜ ਧਰਤੀ ਉਤੋਂ ਲੰਘਦੀ ਆਤਮਾ ਉਤੇ ਹੋਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਸੀ।

ਅਸਲੀਅਤ ਦਾ ਪੂਰਾ ਗਿਆਨ ਕਦੇ ਕਿਸੇ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ, ਪਰ ਜਿੰਨੀ ਅਸਲੀਅਤ ਉਹਦੀ ਦਿਮਾਗ਼ੀ ਪਕੜ ਵਿਚ ਆ ਜਾਂਦੀ ਹੈ – ਭਾਵੇਂ ਅਸਲੀਅਤ ਦੇ ਬੇ-ਕਿਨਾਰ ਤਾਣੇ ਵਿਚੋਂ ਸਿਰਫ਼ ਚਾਰ ਤੰਦਾਂ ਹੀ ਓਹ ਸਹੀ ਲਭ ਸਕਿਆ ਹੋਵੇ – ਓਨੀ ਨਾਲ ਵੀ ਉਹ ਚੰਗੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜੀਉ ਤੇ ਚੰਗੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮਰ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਭੁਲੈਖਿਆਂ ਵਿਚ ਰਹਿਣ ਵਾਲਾ ਜੀਵਨ ਏਨਾ ਡਰ ਭਰਪੂਰ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹਨੂੰ ਮੌਤ ਬੜੀ ਭਿਆਨਕ ਘਟਨਾ ਜਾਪਣ ਲਗ ਪੈਂਦੀ ਹੈ। ਮੌਤ ਏਸੇ ਲਈ ਏਡੀ ਡਰਾਉਣੀ ਬਣ ਗਈ ਹੈ ਕਿ ਬਹੁਤੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਚੰਗੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮਰਨਾ ਆਇਆ ਨਹੀਂ। ਜਿਸ ਕਿਸੇ ਨੇ ਆਪਣੇ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਅਸਲੀਅਤ ਦਾ ਨਿਕੇ ਤੋਂ ਨਿਕਾ ਭਾਗ ਵੀ ਜਾਣ ਲਿਆ ਉਹਦੇ ਲਈ ਮੌਤ ਉਹਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਸੰਪੂਰਨਤਾ ਬਣ ਗਈ ਤੇ ਮੌਤ ਦਾ ਖ਼ਿਆਲ ਉਹਨੂੰ ਕਦੇ ਭੈ-ਭੀਤ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਿਆ। 173

ग्र।

ਦੇ ਮੰਹ

BJ H

रेति

स्ता पै

भूतुभा

त रें

(। जुं

खरीत

ਮਿੰਦੇ ਹਾ

มู<sub>่มี</sub>ใพ่เ

ญ์สิท

ख़ ह

उच्च हे

ग्ये मं

ताभां

श्वांग-

ों हे ह

मंदी नर

री सवर्ड

ਕੁਦਰਤ ਦੀ ਪਛਾਣ ਤੋਂ ਅਸਲੀਅਤ ਦੇ ਕਿਸੇ ਭਾਗ ਦਾ ਸਹੀ ਗਿਆਨ ਇਹ ਗਲ ਸਪਸ਼ਟ ਕਰਨ ਲਈ ਕਾਫ਼ੀ ਹਨ ਕਿ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਇਕ ਅਣਟੁਟ ਲੜੀ ਹੈ, ਜਿਦ੍ਹੇ ਹਰ ਮਣਕੇ ਦੀ ਕਿਸਮਤ ਦੂਜੇ ਮਣਕੇ ਦੀ ਕਿਸਮਤ ਨਾਲ ਜੁੜੀ ਹੈ। ਕੋਈ ਰੰਜ ਇਕੱਲਾ ਨਹੀਂ, ਕੋਈ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਇਕੱਲੀ ਨਹੀਂ। ਗ਼ੁਲਾਮੀ ਦੀਆਂ ਜ਼ੰਜੀਰਾਂ ਇਕੱਲੀਆਂ ਨਹੀਂ, ਆਜ਼ਾਦੀ ਦਾ ਖੇੜਾ ਇਕੱਲਾ ਨਹੀਂ। ਜੇ ਇਕ ਮੁਲਕ ਵੀ ਗ਼ੁਲਾਮ ਹੈ, ਤਾਂ ਕੋਈ ਮੁਲਕ ਵੀ ਆਜ਼ਾਦ ਨਹੀਂ। ਵਬਾਵਾਂ ਵਲੀਆਂ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦੀਆਂ, ਮਜ਼ਲੂਮਾਂ ਦੀਆਂ ਚੀਕਾਂ ਤੋਂ ਆਪਣੇ ਕੰਨ ਤੇ ਆਪਣੇ ਜ਼ੁਲਮਾਂ ਦੀ ਕਠੋਰਤਾ ਤੋਂ ਆਪਣੀ ਆਤਮਾ ਬਚਾਏ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦੇ। ਦੂਜਿਆਂ ਕੋਲੋਂ ਹੁਸਨ ਦੇ ਖੁੱਥੇ ਵਸੀਲੇ ਆਪਣੇ ਵਿਚ ਹੁਸਨ-ਤਰਸੇਵੇਂ ਦੀ ਖੋਹ ਪੈਦਾ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਦੂਜਿਆਂ ਨੂੰ ਘਟੀਆ ਬਣਾਨਾ ਆਪਣੇ ਅੰਦਰ ਅਭਿਮਾਨ ਦਾ ਅਫਰੇਵਾਂ ਪੈਦਾ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਦੂਜਿਆਂ ਨੂੰ ਮੰਦਾ ਆਖਣਾ ਆਪਣੇ ਅੰਦਰ ਨਫ਼ਰਤ ਦਾ ਤਾਪ ਚਾੜ੍ਹਦਾ ਹੈ। ਦੂਜਿਆਂ ਨੂੰ ਹੀਣੇ ਰਖਣਾ ਆਪਣੇ ਕੋਲੋਂ ਸਾਥੀਆਂ ਵਿਚ ਰਹਿਣ ਦਾ ਸਵਰਗ ਖੋਹ ਲੈਂਦਾ ਹੈ।

ਏਸ ਹਕੀਕਤ ਦੀ ਪਛਾਣ ਆਉਂਦਿਆਂ ਹੀ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਉਹਨਾਂ ਸਾਰੀਆਂ ਸਾਜ਼ਸ਼ਾਂ ਦੀ ਸਮਝ ਆ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਜਿਹੜੀਆਂ ਕੌਮਾਂ ਨੂੰ ਕੌਮਾਂ ਕੋਲੋਂ, ਜਮਾਤਾਂ ਨੂੰ ਜਮਾਤਾਂ ਕੋਲੋਂ,ਸ਼ਖਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਸ਼ਖ਼ਸਾਂ ਕੋਲੋਂ ਬਿਪ੍ਰੀਤ ਰਖਕੇ

925

27

Digitized by Pánjab Digital Library | www.panjabdigilib.org

ਧਰਤੀ ਉਤੇ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਸਭ ਤੋਂ ਸੋਗੀ ਦਰਿਸ਼ ਬਣਾ ਰਹੀਆਂ ਹਨ। ਇਹਨਾਂ ਸਾਜ਼ਸ਼ਾਂ ਦਾ ਨਤੀਜਾ ਹੀ ਹੈ ਕਿ ਜਿਹੜਾ ਮਨੁਖ ਕੁਦਰਤ ਦੇ ਸੰਗੀਤ ਨਾਲ ਤਾਲ ਦੇ ਕੇ ਕੁਦਰਤ ਦੀ ਕਾਇਆਂ ਪਲਟ ਸਕਦਾ ਸੀ, ਉਹ ਮਨੁਖ ਬਹੁਤੀ ਦੁਨੀਆਂ ਉਤੇ ਭੁਖਾ ਲੂਸਦਾ, ਨੰਗਾ ਠੁਰਕਦਾ ਤੇ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦੇ ਨਿਕੇ ਜਿਹੇ ਪਲ ਨੂੰ ਸਹਿਕਦਾ ਹੈ।

ਏਨੀ ਸੂਝ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਮੰਜ਼ਲ ਦਿਸਣ ਲਗ ਪੈਂਦੀ ਹੈ, ਤੇ ਏਸ ਮੰਜ਼ਲ ਉਤੇ ਪੁਚਾਣ ਲਈ ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਸਾਹਿਤ ਮਨੁਖਾਂ ਦੀ ਏਕਤਾ ਉਤੇ ਰੌਸ਼ਨੀ ਦੀ ਹਰ ਮੁਮਕਿਨ ਕਿਰਨ ਇਕੱਠੀ ਕਰ ਦੇਂਦਾ ਹੈ, ਤਾਕਿ ਸਾਰੇ ਮਨੁਖਾਂ ਦੇ ਹਿਤ ਇਕੋ ਲੜੀ ਵਿਚ ਪ੍ਰੋਤੇ ਦਿਸ ਪੈਣ। ਅਮਨ, ਖ਼ੁਸ਼ਹਾਲੀ, ਨਿਡਰਤਾ ਤੇ ਅਰੋਗਤਾ ਜੇ ਸਭ ਦੀ ਸਾਂਝੀ ਤਕਦੀਰ ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਕਿਸੇ ਦੀ ਭੀ ਨਹੀਂ। ਸਮੇਂ ਸਮੇਂ ਹਰ ਕੋਈ ਬੇ-ਅਮਨ, ਮੰਦੇ ਹਾਲ, ਤੇ ਰੋਗੀ ਹੋਵੇਗਾ, ਤੇ ਡਰ ਨਾਲ ਕੰਬੇਗਾ।

ਜਗੀਰਦਾਰੀ, ਸਰਮਾਏਦਾਰੀ ਤੇ ਸਾਮਰਾਜ ਨਿਵੇਕਲੀਆਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਤੇ ਨਿਵੇਕਲੀਆਂ ਮਲਕੀਅਤਾਂ ਦੇ ਨਜ਼ਾਮ ਹਨ। ਇਹ ਬਹੁਤਿਆਂ ਨੂੰ ਬੇ-ਭੌਂ, ਬੇ-ਸਰਮਾਇਆ ਤੇ ਬੇ-ਅਖ਼ਤਿਆਰ ਕਰ ਕੇ ਹੀ ਤਾਕਤ ਦੀਆਂ ਸਿਖਰਾਂ ਉਤੇ ਪਹੁੰਚਦੇ ਹਨ। ਏਸੇ ਲਈ ਇਹਨਾਂ ਦੀ ਤਾਕਤ ਲੋਕਾਂ ਦੀ ਕਮਜ਼ੋਰੀ ਦਾ ਮੇਚਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਤੇ ਏਸੇ ਲਈ ਧਰਤੀ ਦੇ ਚੱਪੇ ਚੱਪੇ ਉਤੇ ਨਿਮਾਣੇ, ਨਕਾਰੇ ਤੇ ਨਿਰਾਸੇ ਮਨੁਖ ਦੀ ਸੂਰਤ ਇਹਨਾਂ ਨਜ਼ਾਮਾਂ ਨੂੰ ਸ਼ਰਮਾਂਦੀ ਤੇ ਝੁਠਿਆਰਦੀ ਹੈ।

ਲੋਕਾਂ ਦੀ ਇਕੱਲੀ ਇਕੱਲੀ ਨਿਰਾਸਤਾ ਨੂੰ ਸਾਂਝਿਆਂ ਕਰਕੇ ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਸਾਹਿਤ ਉਹਦੇ ਵਿਚੋਂ ਇਕ ਜ਼ਬਰਦਸਤ ਆਸ ਧੜਕਾਂਦਾ ਹੈ, ਤੇ ਲੋਕਾਂ ਵਿਚ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਅਸਲੀ ਉਸਰਈਏ ਹੋਣ ਦਾ ਯਕੀਨ ਤੇ ਸਾਂਝੀ ਜਦੋਜਹਿਦ ਨਾਲ ਆਪਣੇ ਚਿਰੋਕੇ ਖੁਸੇ ਅਧਿਕਾਰ ਵਾਪਸ ਲੈਣ ਦੀ ਸ਼ਕਤੀ ਜਗਾਂਦਾ ਹੈ।

ਜੇ ਮਨੁਖ ਕਿਸੇ ਅਟੱਲ ਤਕਦੀਰ ਦਾ ਹੀ ਪੁਰਜ਼ਾ ਹੈ, ਜੇ ਉਹਦੀ

ਉਮਰ ਦੇ ਦਿਨ ਤੋਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਘਟਨਾਵਾਂ ਨੀਯਤ ਹੀ ਹਨ, ਤੋਂ ਇਹਨਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕਿਸੇ ਇਕ ਨੂੰ ਵੀ ਬਦਲਣ ਦਾ ਉਹਨੂੰ ਅਧਿਕਾਰ ਹਾਸਲ ਨਹੀਂ — ਤਾਂ ਕੀ ਸਹੀ ਤੋਂ ਕੀ ਗ਼ਲਤ, ਕੋਈ ਗ਼ਿਆਨ ਵੀ ਉਹਦੇ ਕਿਸੇ ਕੰਮ ਨਹੀਂ ਤੋਂ ਨਾ ਉਹਨੂੰ ਉਹਦੇ ਚੁਗਿਰਦੇ ਪਸਰੀ ਅਖ਼ਲਾਕੀ ਮਲੀਨਤਾ ਬਾਰੇ ਕੋਈ ਰੋਸ ਹੋਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। ਪੁਲਸ ਨੰਗੀਆਂ ਇਸਤ੍ਰੀਆਂ ਦੇ ਜਲੂਸ ਕਵੇ, ਫ਼ੌਜ ਮਸੂਮਾਂ ਬੇ-ਕਸੂਰਾਂ ਦੇ ਆਹੂ ਲਾਹੇ, ਅਫ਼ਸਰ ਵਢੀਆਂ ਲੈ ਲੈ ਬੰਕ ਭਰ ਲੈਣ, ਤਸ਼ੱਦਦ — ਤਸ਼ੱਦਦ ਦਾ ਹੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਉਤੇ ਰਾਜ ਹੋਵੇ — ਫੇਰ ਵੀ ਕੀ ? ਇਹ ਉਹਦਾ ਹੁਕਮ ਹੈ, ਭਾਣਾ ਹੈ, ਮਿੱਠਾ ਲਗਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ! ਇਹੋ ਇਤਕਾਦ, ਵਖ ਵਖ ਜ਼ਬਾਨਾਂ ਵਿਚ, ਬਹੁਤੀ ਦੁਨੀਆਂ ਉਤੇ ਪ੍ਰਚਲਤ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ, ਤਾਂ ਜੋ ਚੁਗਿਰਦੇ ਦੀ ਗ਼ੁਲਾਮੀ ਤੋਂ ਸੁਤੰਤਰ ਹੋਣ ਦਾ ਖ਼ਿਆਲ ਜਾਂ ਜੀਵਨ-ਬਦਲੀ ਦੀ ਤਾਂਘ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਦਿਮਾਗਾਂ ਵਿਚ ਪੁੰਗਰ ਨਾ ਸਕੇ।

ď

वार्व

äea

**V**0:

रेहेत

मुगा

3 M

ਪਿਲ

j û

ਹਿਸੇ

3 47

ਹੈ ਜਿ

ਜਿਹਾ

भवात

वेंश्र स

ਪਰ ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਮਨੌਰਥ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਭਰਪੂਰਤਾ ਦੇ ਮਾਰਗ ਦੀ ਅਖ਼ੀਰਲੀ ਮੰਜ਼ਲ ਵਲ ਵਧਾਏ ਬਿਨਾਂ ਪੂਰਾ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ। ਮਨੁਖ ਮਾਲਕ ਹੈ ਧਰਤੀ ਦਾ, ਤੇ ਮਨ-ਮਰਜ਼ੀ ਦਾ ਜੀਵਨ ਜਿਉਣ ਲਈ ਇਹ ਸਿਰਫ਼ ਆਪਣੇ ਸਾਂਝੇ ਇਰਾਦੇ ਦਾ ਮੁਥਾਜ ਹੈ। ਇਹਦੇ ਇਰਾਦੇ ਨੇ ਕਿਹੋ ਜਿਹੇ ਨਵੇਂ ਫੁਲ ਤੇ ਅਨਾਜ ਪੈਦਾ ਕਰ ਲਏ, ਕੀਕਰ ਤਪਦੀਆਂ ਰੇਤਾਂ ਤੇ ਜੰਮੀਆਂ ਬਰਫ਼ਾਂ ਨੂੰ ਗੁਲਜ਼ਾਰ ਬਣਾ ਦਿਤਾ, ਕੀਕਰ ਕਈ ਹਿਸਿਆਂ ਦੀ ਆਬੋ-ਹਵਾ ਬਦਲ ਕੇ ਓਥੋਂ ਦਿਆਂ ਲੋਕਾਂ ਦੀ ਫ਼ਿਤਰਤ ਵਟਾ ਦਿਤੀ – ਜਰਾਇਮ-ਪੇਸ਼ਾ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਸੁਹਣੇ ਸੁਚੱਜੇ ਬਣਾ ਦਿਤਾ।

ਸਾਇੰਸ ਦੇ ਕਰਿਸ਼ਮਿਆਂ ਨੂੰ ਲੋਕ-ਜੀਵਨ ਨਾਲ ਜੋੜ ਕੇ ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਸਾਹਿਤ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਤਕਦੀਰ ਦਾ ਸਵਾਮੀ ਦਰਸਾਂਦਾ ਹੈ, ਤੇ ਓਸ ਸਾਰੇ ਗੂੜ੍ਹ ਗਿਆਨ ਨੂੰ ਗ਼ਲਤ ਸਾਬਤ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਖ਼ੁਦਗਰਜ਼ੀ, ਖੋਹਾ-ਮੋਹੀ, ਤੇ ਲੜਾਈ ਭੜਾਈ ਨੂੰ ਮਨੁਖ ਦੀ ਬੁਨਿਆਦੀ ਖ਼ਸਲਤ ਆਖਦਾ ਹੈ।

ਇਹ ਬੁਨਿਆਦੀ ਨਹੀਂ, ਇਹ ਚੁਗਿਰਦੇ ਉਡਦੀ ਕਾਲਖ਼ ਦੇ ਧੱਬੇ ਹਨ, ਇਹ ਖ਼ਾਲੀ ਭਾਂਡਿਆਂ ਦਾ ਭੇੜ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਸਾਇੰਸੀ ਖੋਜਾਂ ਨਾਲ ਮਨੁਖ ਪ੍ਰਮਾਣੂਆਂ ਤੇ ਸੂਰਜ ਤਾਰਿਆਂ ਦੀਆਂ ਕਿਰਨਾਂ ਆਪਣੀ ਕਾਰੇ ਲਾ ਲਏਗਾ, ਓਦੋਂ ਬੇ-ਅੰਤ ਪੈਦਾਵਾਰ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਲੜਾਈ ਤੇ ਖ਼ੁਦਗਰਜ਼ੀ ਦੇ ਦੋ ਜਜ਼ਬੇ ਇਹਦੇ ਜੀਵਨ ਵਿਚੋਂ ਉਕੇ ਅਲੋਪ ਹੋ ਜਾਣਗੇ। ਧਰਤੀ ਦੇ ਸਾਰੇ ਮਨੁਖਾਂ ਦੀ ਖ਼ੁਸ਼ਹਾਲੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਕੀਮਤਾਂ ਬਦਲ ਦੇਵੇਗੀ, ਧਰਤੀ ਦਾ ਹੁਲੀਆ ਵਟਾ ਦੇਵੇਗੀ। ਪੁਰਾਣੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਚੁਗਾਠ ਵਿਚ ਇਹ ਨਵੀਂ ਤਸਵੀਰ ਪੂਰੀ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦੀ ਦਿਸਦੀ, ਤੇ ਅਸੀਂ ਕਈ ਵਾਰੀ ਭੋਲ ਜਾਂਦੇ ਹਾਂ – ਪਰ ਨਵੀਂ ਤਸਵੀਰ ਜੋੜਨ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਚਲਤ ਸਰੀਰਕ ਤੇ ਆਤਮਕ ਗ਼ੁਲਾਮੀ ਦੇ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਬਾਗ਼ੀ ਹੋਣਾ ਤੇ ਜੀਵਨ-ਬਦਲੀ ਦੀ ਪ੍ਰਬਲ ਇੱਛਾ ਨਾਲ ਸਿਰ ਤੋਂ ਪੈਰਾਂ ਤਕ ਧਕੜਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ।

ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਸਭ ਤੋਂ ਵਡਾ ਕੰਮ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਹਰ ਹਿਸੇ ਵਿਚ, ਹਰ ਕਿਸਮ ਦੀ ਗ਼ੁਲਾਮੀ ਦੇ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਬਗ਼ਾਵਤ ਭੜਕਾਣਾ, ਤੇ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਦਰਿੜ੍ਹ ਕਰਾਣਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹਦੀ ਥਾਂ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਵਿਚ ਉਹੀ ਹੈ ਜਿਹੜੀ ਹਥ ਦੀ ਸਰੀਰ ਵਿਚ। ਪਿਆ ਵਡਾ ਹੋਵੇ ਸਰੀਰ, ਨਿੱਕਾ ਜਿਹਾ ਹਥ ਜਿਹੜਾ ਭੇਸ ਚਾਹੇ ਉਹਨੂੰ ਕਰਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਅਗੰਮ ਤੇ ਅਥਾਹ ਪਏ ਹੋਣ ਧਰਤੀਆਂ ਤੇ ਤਾਰੇ, ਮਨੁਖ ਆਪਣੀ ਧਰਤੀ ਤੋਂ ਹਰ ਕੋਝ ਦਾ ਨਿਸ਼ਾਨ ਮਿਟਾ ਕੇ ਇਹਨੂੰ ਅਕਾਸ਼ਾਂ ਦੀ ਦੁਲਹਨ ਬਣਾ ਸਕਦਾ ਹੈ।



#### ਪਿਆਰ

धटर

शरी

प्रतव

तरीं

UM टी

मार्ट महरू

भिल्ल

रा प्रि

**재** 8

ਹੈ **वि** 

ਪਈ -

नुझी,

fμητ

पष्टी।

भवाष्ट

귀편

MIN

## DODDODDODDDDDD

ਮੈਂ ਉਸ ਮਹਾਨ ਮਨੁਖੀ ਤਜਰਬੇ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਕਰਨਾ ਚਾਹੁੰਦਾ ਹਾਂ, ਜਿਦ੍ਹੇ ਬਾਅਦ ਨਾ ਦੁਨੀਆਂ ਤੇ ਨਾ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਮਨੁਖ ਪਹਿਲਾਂ ਵਰਗੇ ਦਿਸਦੇ ਹਨ; ਓਸ ਮਹਾਨ ਮਨੁਖੀ ਨਿਹੁੰ ਦਾ, ਜਿਹੜਾ ਲਾਇਆਂ ਲਗਦਾ ਨਹੀਂ, ਹਟਾਇਆਂ ਹਟਦਾ ਨਹੀਂ।

ਅਨੇਕਾਂ ਵਿਆਹ ਮੁਨਾਸਬ ਸ਼ੁਭ ਇਛਾ ਤੇ ਹਮਦਰਦੀ ਨਾਲ ਕਾਮਯਾਬ ਰਖੇ ਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ, ਭਾਵੇਂ ਉਮਰ ਸਾਰੀ ਪਿਆਰ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਇਕ ਝਾਤ ਵੀ ਨਾ ਪਾਈ ਹੋਵੇ। ਪਰ ਜਿਸ ਪਿਆਰ ਦਾ ਪਾਰਾਵਾਰ ਨਾ ਮਿਲਣ ਕਰ ਕੇ ਉਹਨੂੰ ਪ੍ਰਭੂ ਆਖਿਆ ਗਿਆ, ਉਹ ਸੋਚਦਾ ਤਕ ਨਹੀਂ ਕਿ ਉਹਦਾ ਆਪਣੇ ਪਿਆਰੇ ਨਾਲ ਕੋਈ ਦੁਨੀਆਵੀ ਰਿਸ਼ਤਾ ਬਣ ਭੀ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਡੂੰਘੀ ਖ਼ਾਹਿਸ਼ ਹੈ, ਪਰ ਉਹ ਭੀ ਪਿਆਰ ਦਾ ਮਨੌਰਥ ਨਹੀਂ, ਭਾਵੇਂ ਕਈ ਲਾਸਾਨੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਪਿਆਰ ਦੇ ਰਾਹਾਂ ਉਤੇ ਪ੍ਰੇਮੀਆਂ ਦਾ ਇਸ਼ਾਰਾ ਉਡੀਕਦੀਆਂ ਰਹਿੰਦੀਆਂ ਹਨ । ਕਾਮ, ਕੁਦਰਤ ਦਾ ਬੁਨਿਆਦੀ ਜਜ਼ਬਾ,ਭੀ ਪਿਆਰ ਦਾ ਦਾਈਆਂ ਨਹੀਂ, ਭਾਵੇਂ ਪਿਆਰ ਦੀ ਛੁਹ ਨਾਲ ਵਿਗਸਿਆ ਕਾਮ ਪਿਆਰਿਆਂ ਦੀ ਨਜ਼ਰੇ ਕਰਮ ਲਈ ਸਹਿਕਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ । ਮਾਨੁਖਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਇਹ ਸ਼ਹਿਨਸ਼ਾਹ ਸਮੁੱਚੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਕਲਾਵੇ ਭਰਦਾ, ਹਰ ਜਜ਼ਬੇ, ਹਰ ਰੀਝ ਦਾ ਸਵਾਮੀ

937

111

Digitized by Panjab Digital Library | www.panjabdigilib.org

ਬਣਦਾ, ਆਪਣੇ ਘੇਰੇ ਤੋਂ ਬਾਹਰ ਕੁਝ ਭੀ ਰਖਣਾ ਪਰਵਾਨ ਨਹੀਂ ਕਰਦਾ – ਪਰ ਕਾਮ, ਧਨ, ਤੇ ਰੁਤਬੇ ਵਰਗਾ ਕਿੰਨਾ ਕੁਝ ਤੋੜ ਵਾਟ ਤਕ ਕਈ ਵਾਰੀ ਅਣਗੋਲਿਆ ਪਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਤਿਆਗ ਕਾਸੇ ਦਾ ਨਹੀਂ, ਇਨਕਾਰ ਕਿਸੇ ਤੋਂ ਨਹੀਂ, ਪਰ ਜੋ ਕੁਝ ਇਹਦੀਆਂ ਉਡਾਰੀਆਂ ਨਾਲ ਨਹੀਂ ਉਡ ਸਕਿਆ ਉਹ ਅਣਛੁਹਿਆ ਧਰਤੀ ਤੋਂ ਪਿਆ ਰਿਹਾ।

ਮਾਨੁਖਾ ਮਨ ਦੀਆਂ ਅਨੌਕਾਂ ਹੀ ਕਲਾਂ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਸਿਰਫ਼ ਪਿਆਰ-ਛੁਹ ਹੀ ਜਗਾ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਜਿਸ ਛੁਹ ਨਾਲ ਕਾਇਆਂ ਨਹੀਂ ਪਲਟੀ, ਉਹ ਛਹ ਪਿਆਰ ਦੀ ਨਹੀਂ। ਅਸੀਂ ਸਾਰੇ, ਸਾਧਾਰਨ, ਘਟ ਸੁਹਣੇ ਜਾਂ ਬੜੇ ਸੁਹਣੇ, ਵੰਨ ਸਵੰਨੇ ਰੰਗਾਂ ਦੇ ਫਲੂਸ ਹਾਂ। ਸਾਡੀ ਵੰਨ ਸਵੰਨਤਾ, ਸਾਡੀ ਵੇਤਰ ਕਾਟ, ਸਾਡੀ ਫਬਣੀ ਦਾ ਮੁਲ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਸਾਨੂੰ ਮਿਲਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਚੰਗਾ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਬਹੁਤਾ ਚੰਗਾ, ਤੇ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਕੋਝਾ ਭੀ ਆਖਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਸਾਡੇ ਹਰ ਕਿਸੇ ਦੇ ਅੰਦਰ ਬਿਜਲੀ ਦਾ ਇਕ ਨੁਕਤਾ ਹੈ। ਇਹ ਨੁਕਤਾ ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ ਜਗਦਾ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ, ਕਿਉਂਕਿ ਇਹਨੂੰ ਕਿਸੇ ਬਿਜਲੀ-ਰੋ ਨਾਲ ਜੋੜ ਲੈਣਾ ਸਾਡੇ ਵਸ ਦੀ ਗਲ ਨਹੀਂ।

ਇਹ, ਪਰ, ਅਸੀਂ ਆਪਣੇ ਤੇ ਹੋਰਨਾਂ ਵਿਚ ਕਦੇ ਕਦੇ ਵੇਖਿਆ ਹੈ ਕਿ ਚਾਨਚਕ ਬਿਜਲੀ-ਨੁਕਤੇ ਉਤੇ ਕੋਈ ਸ਼ਮਾਂ ਲਟ ਲਟ ਕਰਨ ਲਗ ਪਈ – ਸਾਥੋਂ ਅਣਭੋਲ ਸਾਡੇ ਦਿਲ ਦੀ ਕੋਈ ਤਾਰ ਥਾਂ ਸਿਰ ਜਾ ਜੁੜੀ, ਤੇ ਅਸੀਂ ਹੋਰ ਦੇ ਹੋਰ ਹੋ ਗਏ, ਜੀਕਰ ਫਲੂਸ ਦਾ ਅੰਦਰ ਭਖ ਪਿਆ, ਤੇ ਬਾਹਰਲੇ ਰੰਗਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕੋਈ ਜਿਉਂਦੀ ਭਾਹ ਲਿਸ਼ਕਣ ਲਗ ਪਈ। ਅੰਦਰੋਂ ਜਗੇ ਫ਼ਲੂਸ ਦੀ ਛਬ ਨਾਲ ਅਣਜਗੇ ਫਲੂਸ ਦਾ ਮੁਕਾਬਲਾ ਕੀਹ? ਕੋਈ ਤਾਰ ਅੰਦਰੋ ਅੰਦਰ ਕਿਸੇ ਦੂਜੇ ਦਿਲ ਨਾਲ ਜਾ ਜੁੜੀ, ਰੌ ਤੁਰ ਪਈ – ਦੋਹਾਂ ਫਲੂਸਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਮਾਂ ਮਚ ਪਈਆਂ। ਆਪਣੇ ਹੀ ਆਲੇ ਦੁਆਲੇ 'ਚੋਂ ਕਿੰਨਾ ਕੁਝ ਹੋਰ ਦਿੱਸਣ ਲਗ ਪਿਆ! ਸਮੇਂ ਦੇ ਇਕ ਟੋਟੇ ਲਈ ਦੋਵੇਂ ਦਿਲ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਗੋਦ ਵਿਚ ਘੱਟੇ ਗਏ

31

j

ਰੜਕਾਂ ਚੌਭਾਂ ਸਭ ਭੂਲ ਗਈਆਂ, ਇਕ ਮਿਠੀ ਮਹਾਨ ਗਲਵਕੜੀ ਦਾ ਕੌਮਲ ਜਿਹਾ ਨਿੱਘ ਤਨ ਮਨ ਵਿਚ ਰਚ ਗਿਆ।

ਇਹ ਪਿਆਰ ਇਕ-ਪਾਸਾ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ। ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਪਿਆਰ-ਤਾਰ ਜੁੜੇ ਬਿਨਾਂ ਦੋਹਾਂ 'ਚੋਂ ਕੋਈ ਸ਼ਮਾਂ ਨਹੀਂ ਜਗਦੀ। ਹੁੰਦੇ ਹੈਨ ਇਕ-ਪਾਸੇ ਦੇ ਪਿਆਰ ਭੀ, ਪਰ ਉਹਨਾਂ ਵਿਚੋਂ, ਝੂਠੇ ਗਰਭ ਵਾਂਗ ਜੰਮਦਾ ਕੁਝ ਨਹੀਂ। ਝੂਟਾ ਆਇਆ, ਖ਼ਤਮ ਹੋ ਗਿਆ, ਨਾ ਪੀਂਘ ਹੁਲਾਰੇ ਚੜ੍ਹੀ, ਨਾ ਪੈਰ ਜ਼ਮੀਨੋਂ ਉਖੜੇ। ਕੁਝ ਉਸਰਿਆ ਨਾ, ਕੁਝ ਬਣਿਆਂ ਨਾ। ਪਰ ਪ੍ਰਭੂ ਨਾਲ ਤੁਲਦਾ ਪਿਆਰ ਪ੍ਰਭੂ ਵਾਂਗ ਬ੍ਰਹਮ ਹੈ, ਇਹ ਉਸਾਰਦਾ ਹੈ, ਇਹ ਘੜਦਾ ਹੈ – ਪਹਿਲੀ ਤਕਣੀ ਤੋਂ ਹੀ ਤਨ ਮਨ ਦੀਆਂ ਸਾਰੀਆਂ ਕਲਾਂ ਸਰਗਰਮ ਹੋ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਜਿਸ ਪਿਆਰ ਵਿਚ ਉਸਾਰੀ ਨਹੀਂ, ਨਵਾਂ ਹੋਣਾ ਨਹੀਂ, ਭੰਨ ਕੇ ਘੜਿਆਂ ਜਾਣਾ ਨਹੀਂ ਉਹ ਪਿਆਰ ਨਹੀਂ, ਅਕੇਵੇਂ ਦਾ ਪਰਚਾਵਾ ਹੈ।

ਇਹ ਠੀਕ ਹੈ ਕਿ ਪਿਆਰ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਦਾ ਜ਼ਾਮਨ ਨਹੀਂ, ਪਰ ਇਹ ਵੀ ਠੀਕ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਨਿਰਾ ਫ਼ਿਰਾਕ ਹੀ ਨਹੀਂ। ਇਹ ਠੀਕ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਕੋਈ ਸਦੀਵੀ ਸਵਰਗ ਨਹੀਂ, ਪਰ ਇਹ ਹਸਰਤਾਂ ਦਾ ਹਾਰ ਭੀ ਨਹੀਂ। ਇਹਦੇ ਸਵਰਗ ਦੀਆਂ ਦੋ ਘੜੀਆਂ ਭੀ ਉਮਰਾਂ ਦੇ ਅਰਮਾਨਾਂ ਨਾਲੋਂ ਮਹਿੰਗੀਆਂ ਹਨ । ਇਹਦੀ ਹਲੂਣਿਆਂ ਭਰੀ ਇਕੋ ਪ੍ਰੇਰਨਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਭਰ ਦੀਆਂ ਮਾਯੂਸੀਆਂ ਦੂਰ ਕਰਦੀ ਜਾਪਦੀ ਹੈ। ਕੁਝ ਭੀ ਔਖਾ ਨਹੀਂ ਲਗਦਾ : ਪਹਾੜ ਵਡੇ ਨਹੀਂ ਜਾਪਦੇ, ਤਾਰੇ ਦੂਰ ਨਹੀਂ ਦਿਸਦੇ; ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਮੌਤ, ਧਰਤੀ, ਅਕਾਸ਼ ਦੇ ਚੌੜੇ ਦੁਮੇਲ ਦੂਰ ਦੂਰ ਤਕ ਚਾਨਣੇ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਨਿਸਫ਼ਲਤਾ ਦੇ ਸਹਿਰਾ ਵਿਚ ਭੀ ਜਿਉਣਾ ਜ਼ਹਿਮਤ ਨਹੀਂ ਲਗਦਾ, ਜ਼ਖਮਾਂ ਵਿਚੋਂ ਚੀਸਾਂ ਦੀ ਥਾਂ ਸ਼ੁਕਰ ਉਠਦਾ ਹੈ ਕਿ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੇ ਦੋ ਦਿਲਾਂ ਨੂੰ ਰਗੜ ਪੂੰਝ ਕੇ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਸਿਰੇ ਆਪਣੀ ਬਿਜਲੀ-ਤਾਰ ਨਾਲ ਜੋੜ ਦਿਤੇ, ਤੇ ਇਕ ਖਿਨ ਲਈ ਹੀ ਸਹੀ, ਕੇਡੀ ਸੁਨਹਿਰੀ ਤਕਦੀਰ ਏਸ ਸੁੰਨੀ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਲਿਸ਼ਕਾ ਮਾਰੀ। ਲਖ ਸੁਹਣੀ ਹੋਵੇ ਦੁਨੀਆਂ, ਲਖ ਮਹਿਕਾਂ ਹੋਣ ਇਹਦੇ ਫੁਲਾਂ ਵਿਚ, ਲਖ ਲੈਆਂ ਹੋਣ ਇਹਦੇ ਸੁਖਨਾਂ ਵਿਚ, ਪਰ ਜਿੰਨਾ ਚਿਰ ਦੋ ਦਿਲਾਂ ਵਿਚ ਪਿਆਰ ਸ਼ਮਾਂ ਨਹੀਂ ਟਹਿਕੀ; ਦੁਨੀਆਂ ਦਾ ਸਾਰਾ ਹੁਸਨ ਅਧਹਨੇਰੇ ਦੇ ਘੁਸ-ਮੁਸੇ ਵਿਚ ਬੇ-ਨਕਸ਼ ਪਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਜੀਕਰ ਹਨੇਰੀ ਰਾਤ ਵਿਚ ਬਿਜਲੀ ਦਾ ਚਮਤਕਾਰ ਦੂਰ ਦੂਰ ਤਕ ਸਾਡੇ ਡਰਾਉਣੇ ਆਲੇ ਦੁਆਲੇ ਦੀ ਪਛਾਣ ਲਿਸ਼ਕਾ ਕੇ ਸਾਡੇ ਤੌਖਲੇ ਹਟਾ ਦੇਂਦਾ ਹੈ, ਓਕਰ ਪਿਆਰ ਦਾ ਇਕ ਲਿਸ਼ਕਾਰਾ ਭੀ ਸਾਨੂੰ ਸਾਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਗੁੰਝਲਾਂ ਦੇ ਅਰਥ ਸਮਝਾ ਦੇਂਦਾ ਹੈ, ਇਹਦੇ ਨਿਕੇ ਤੋਂ ਨਿਕੇ ਪ੍ਰਮਾਣੂ ਦੀ ਅਨਿਖੜਵੀਂ ਏਕਤਾ ਦਰਸਾ ਦੇਂਦਾ ਹੈ। ਏਸ ਚਮਤਕਾਰੇ ਹੇਠਾਂ ਕੌਮਾਂ ਤੇ ਮੁਲਕਾਂ ਦੀਆਂ ਲਕੀਰਾਂ ਦੀਆਂ ਲਕੀਰਾਂ ਮਿਸ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ, ਤੇ ਸਾਡੀ ਨਿਕੀ ਜਿਹੀ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤ ਨਿਜੀ ਤਸੱਲੀ ਦੇ ਬੰਧਨਾਂ ਤੋਂ ਸੁਤੰਤਰ ਹੋ ਕੇ ਕੁਦਰਤ ਦੇ ਪੁੰਨ ਪਾਪ, ਦੋਸਤੀ ਦੁਸ਼ਮਣੀ ਤੋਂ ਬੇ-ਲਾਗ ਸਾਗਰ ਦੀ ਇਕ ਖੀਵੀ ਲਹਿਰ ਬਣ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਇਹ ਖੀਵੀ ਲਹਿਰ ਜੀਵਨ-ਸਾਗਰ ਦੀ ਹਿਕ ਉਤੇ ਵਿਛ ਵਿਛ ਕੰਢਿਆਂ ਤੋਂ ਟਪਦੀ, ਦੋਸਤ ਦੁਸ਼ਮਣ ਸਭ ਦੇ ਪੈਰ ਆਪਣੇ ਦਿਲ ਦੀ ਦੌਲਤ ਨਾਲ ਧੋਂਦੀ, ਬੇ-ਵਿਤਕਰਾ ਹਸਦੀ ਤੇ ਜੱਫੀਆਂ ਪਾਂਦੀ ਚੜ੍ਹੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਪਿਆਰ ਕੋਈ ਦਿਲ ਪਰਚਾਵਾ ਨਹੀਂ, ਹੁਸਨ ਉਤੇ ਮਾਲਕਾਨਾ ਦਾਅਵਾ ਨਹੀਂ। ਇਹ ਕੋਈ ਬੇ-ਅਟਕ ਐਸ਼ ਨਹੀਂ, ਸਵਰਗਾਂ ਦੀ ਸਦੀਵੀ ਰਿਹਾਇਸ਼ ਨਹੀਂ। ਖਿਨ ਭਰ ਲਈ ਮਨੁਖੀ ਦਿਲ ਵਿਚ ਉਸ ਤਾਕਤ ਦਾ ਚਮਤਕਾਰਾ ਹੈ, ਜਿਹੜੀ ਸਤਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਭੁਆਂਦੀ, ਧਰਤੀਆਂ ਉਤੇ ਜੀਵਨ ਧੜਕਾਂਦੀ ਹੈ, ਜਿਦ੍ਹਾ ਦਿਲ ਤ੍ਰੇਲ-ਤੁਪਕਿਆਂ ਵਾਂਗ ਨੇਕੀ ਬਦੀ ਤੋਂ ਮਾਸੂਮ ਹੈ, ਕਿਰਨਾਂ ਵਾਂਗ ਖਿੜਦਾ ਤੇ ਨਦੀਆਂ ਵਾਂਗ ਨਚਦਾ ਹੈ।

ਪਿਆਰ ਮਨੁਖਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਅੰਤਰ-ਯਾਮਤਾ ਹੈ। ਜਿਨ੍ਹਾਂ

ਡੂੰਘਾਈਆਂ ਤਕ ਅਕਲ ਤੇ ਦਲੀਲ ਪਹੁੰਚ ਨਹੀਂ ਸਕਦੀਆਂ, ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਇਹ ਇਕੋ ਤਕਣੀ ਨਾਲ ਰੌਸ਼ਨ ਕਰ ਦੇਂਦਾ ਹੈ। ਕੁਝ ਭੀ ਇਹਦੀ ਤਕਣੀ ਸਾਹਮਣੇ ਗੁੱਝਾ ਤੇ ਗੂਹੜ ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਜਾਂਦਾ: ਤ੍ਰੇਲ-ਤੁਪਕਿਆਂ ਦਾ ਦਿਲ ਸਰਲ ਹੈ, ਬਿਜਲੀ ਦੇ ਗੜ੍ਹਕਦੇ ਦਿਲ ਵਿਚ ਦੋ ਸਿਰਿਆਂ ਦੀ ਮਿਲਣੀ ਦੇ ਖੇੜੇ ਤੋਂ ਛੁਟ ਹੋਰ ਕੁਝ ਭੀ ਨਹੀਂ।

੍ਰ ਪਰ ਬਲ ਏਸ ਖੇੜੇ ਦੀ ਬਹੁਤਾ ਚਿਰ ਕੌਣ ਝੱਲੇ! ਕੋਈ ਕੰਢਾ ਭੀ ਪਿਆਰ-ਹੜ ਸਾਹਮਣੇ ਪੱਕਾ ਨਹੀਂ — ਚਟਾਨਾਂ ਇਹਨੂੰ ਥੰਮ੍ਹ ਨਹੀਂ ਸਕਦੀਆਂ। ਏਸ ਲਈ ਸਮੁੰਦਰ ਦੇ ਜਵਾਰ-ਭਾਟੇ ਵਾਂਗ ਇਹ ਉਤਰਦਾ ਤੇ ਚੜ੍ਹਦਾ ਹੈ। ਅਕਲਾਂ ਵਾਲੇ ਕਈ ਸਿਆਣੇ ਚੜ੍ਹੇ ਸਾਗਰ ਦੀ ਲਹਿਰ ਬਹਿਰ ਤੇ ਉਤਰੇ ਸਾਗਰ ਦੀ ਬੇ-ਰੌਣਕੀ ਨਾਲੋਂ ਕਿਸੇ ਨਿਰਮਲ ਮਿਠੀ ਬੀਲ ਦੇ ਸਦਾ ਸਾਵੇ ਕੰਢਿਆਂ ਨੂੰ ਚੰਗਾ ਮੰਨਦੇ ਹਨ, ਕਿਉਂਕਿ ਇਹਦੇ ਮਿਠੇ ਪਾਣੀ ਨਾ ਕੰਢਿਆਂ ਤੋਂ ਟਪਦੇ ਤੇ ਨਾ ਹੇਠਾਂ ਲਹਿ ਕੇ ਕੰਢਿਆਂ ਦਾ ਤਿਲਕਵਾਂ ਚਿੱਕੜ ਕਦੇ ਨੰਗਾ ਕਰਦੇ ਹਨ।

हिं

31

716

38

39

39

री

Ha

ſψ

ĺψ

91

ਪਰ ਜਿਸ ਕਿਸੇ ਨੇ ਚਿਤ-ਚੋਰ ਦੇ ਨੈਣ-ਸਾਗਰ ਦੀ ਮਸਤੀ ਉਤੇ ਪਤਾਲੇ ਡੁਬਕਣ ਤੇ ਅਸਮਾਨੇ ਛੁਲ੍ਹਕਣ ਦਾ ਸਵਰਗ ਕਦੇ ਮਾਣਿਆਂ ਹੈ, ਉਹ ਮਿਠੀਆਂ ਨਿਰਮਲ ਝੀਲਾਂ ਵਿਚ ਉਮਰਾਂ ਅਡੋਲ ਤਰਦੇ ਰਹਿਣ ਨਾਲੋਂ ਕਿਸੇ ਸਾਗਰ ਦੀ ਬਰੇਤੀ ਉਤੇ ਉਮਰਾਂ ਉਡੀਕਣ ਤੇ ਸਿਰਫ਼ ਦੋ ਘੜੀਆਂ ਹਸਦੀਆਂ, ਖਿੜਦੀਆਂ, ਬਦਲਾਂ ਦੇ ਮੂੰਹ ਫੁਹਾਰ ਦੀਆਂ ਛੱਲਾਂ ਉਤੇ ਆਪਣਾ ਅੰਦਰ ਬਾਹਰ ਛੁਲ੍ਹਕਾ ਲੈਣ ਨੂੰ ਵਡੇਰੀ ਤਕਦੀਰ ਗਿਣਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਇਹਨਾਂ ਦੂੰਹ ਜਾਦੂ ਭਰੀਆਂ ਘੜੀਆਂ ਨੂੰ ਉਮਰਾਂ ਬ੍ਰੇਤੀਆਂ ਉਤੇ ਬਹਿ ਕੇ ਉਡੀਕ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਛੋਟੀਆਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਇਕ-ਤਾਰ ਰਹਿ ਸਕਦੀਆਂ ਹਨ – ਵਡੇ ਸਵਰਗ ਤਨ ਮਨ ਨੂੰ ਕਦੇ ਕਦੇ ਜਗਮਗਾ ਜਾਂਦੇ ਹਨ । ਮੌਤ ਜਾਂ ਬੇਵਸੀ ਜੁਦਾਈ ਜਾਂ ਕਿਸੇ ਦੀ ਲਾਇਲਾਜ ਈਰਖਾ ਦਿਲਾਂ ਨਾਲੋਂ ਪਿਆਰ-ਤਾਰ ਉਖੇੜ ਦੇਂਦੀ ਤੇ ਜੀਵਨ ਫੇਰ ਬੇ-ਚੰਗਿਆੜਾ ਹੋ ਜਾਂਦਾ

93É

ਹੈ। ਪਿਆਰ-ਸ਼ਮਾਂ ਬੁੱਝ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਕਿੰਨਾ ਕਿੰਨਾ ਚਿਰ ਉਹਦੀ ਸਵਰਗੀ ਲਟ-ਲਟ ਅਖਾਂ ਵਿਚ ਰਚੀ ਰਹਿੰਦੀ ਤੇ ਸ਼ਮਾਂ ਦੇ ਬਲਦੇ ਹੋਣ ਦਾ ਭੁਲੇਖਾ ਕਾਇਮ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਕੁਝ ਸਮਾਂ ਹੋਰ ਤੇ ਇਹ ਭੁਲੇਖਾ ਭੀ ਉਡ ਜਾਂਦਾ ਹੈ–ਉਹ ਸਾਰੀਆਂ ਥਾਵਾਂ ਹਨੇਰੀਆਂ ਹੋ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ ਜਿਹੜੀਆਂ ਦੋ ਦਿਲਾਂ ਦੇ ਬਿਜਲੀ-ਮੇਲ ਨੇ ਝੰਮ ਝਮਾਈਆਂ ਸਨ।

ਤਾਂ ਭੀ ਇਹ ਗਲ ਬਿਲਕੁਲ ਗ਼ਲਤ ਹੈ ਕਿ ਦਿਲ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਇਕੋ ਵਾਰੀ ਹੀ ਜੁੜਦੇ, ਇਕੋ ਵਾਰੀ ਹੀ ਪਿਆਰ ਸ਼ਮਾਂ ਬਲਦੀ ਹੈ, ਤੇ ਜਿਥੇ ਇਕੋ ਵਾਰੀ ਸ਼ਮਾਂ ਬਲ ਕੇ ਬੁਝ ਗਈ, ਓਸ ਥਾਂ ਨੇ ਮੁੜ ਪਿਆਰ ਚਾਨਣ ਕਦੇ ਵੇਖਣਾ ਨਹੀਂ।

ਅਸਲੀਅਤ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਉਮਰ ਜਾਂ ਸਮੇਂ ਦਾ ਪਿਆਰ ਨਾਲ ਕੋਈ ਸਿੱਧਾ ਸੰਬੰਧ ਨਹੀਂ। ਜਦ ਤਕ ਕੋਈ ਦਿਲ ਨਰੋਇਆ ਹੈ, ਜਦ ਤਕ ਉਹ ਪਿਆਰ ਦੇ ਜਜ਼ੀਏ ਤਾਰ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਜਦ ਤਕ ਪਿਆਰ ਪੀੜਾਂ ਸਹਿ ਕੇ ਨਵੀਆਂ ਤਕਦੀਰਾਂ ਆਪਣੀ ਕੁਖੋਂ ਜੰਮਾ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਉਦੋਂ ਤਕ ਉਹ ਇਕ ਨਹੀਂ ਕਈ ਵਾਰੀ ਕਿਸੇ ਪਿਆਰੇ ਦਿਲ ਨਾਲ ਜੁੜਨ ਦੀ ਆਸ ਰਖ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਆਪਣੀ ਹੀਰ ਜਾਂ ਰਾਂਝਣ ਦਾ ਰਾਹ ਤਕ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਜਿਸ ਦਿਲ ਦੀ ਅਜੇ ਵੀ ਪਿਆਰ ਭੁਖ ਮਿਟੀ ਨਹੀਂ, ਜਿਸਨੂੰ ਪਿਆਰ ਹੁਲਾਰੇ ਤੋਂ ਭੌਂ ਨਹੀਂ ਚੜ੍ਹਦੇ, ਜਿਹੜਾ ਅਜੇ ਭੀ ਪਿਆਰ ਛੱਲਾਂ ਦੇ ਪੈਰਾਂ ਵਿਚ ਡਿਗ ਕੇ ਗੋਂਤੇ ਖਾਣ ਤੇ ਸਿਰ ਤੇ ਚੜ੍ਹ ਤਿੱਤਰ ਖੰਭੀਆਂ ਬਦਲੀਆਂ ਨਾਲ ਛਹਣ ਛਹਾਈ ਖੇਡਣ ਦੀ ਰੀਝ ਰਖ ਸਕਦਾ ਹੈ,ਉਹਦੀ ਪਿਆਰ ਸ਼ਮਾਂ ਜ਼ਰੂਰ ਬਲੇਗੀ, ਉਹਦੀ ਹੀਰ ਜ਼ਰੂਰ ਆਵੇਗੀ, ਉਹਦੇ ਰਾਂਝਣ ਦੀ ਮੁਰਲੀ ਜ਼ਰੂਰ ਵਜੇਗੀ। ਉਹਦੀ ਪਿਆਰ ਪੀਂਘ ਜ਼ਰੂਰ ਚੜ੍ਹੇਗੀ ਤੇ ਅਗਲਾ ਹੁਲਾਰਾ ਉਹਨੂੰ ਉਚੇਰੀ ਸਿਖਰ ਛਹਾ ਜਾਏਗਾ।

ਪਿਆਰ-ਲਗਨ ਬਚਪਨ ਵਿਚ ਹੀ ਆਪਣੇ ਪ੍ਰੇਮੀ ਜਾਂ ਪ੍ਰੇਮਕਾ ਦੇ ਬੁਨਿਆਦੀ ਨਕਸ਼ ਦਿਲ ਦੀਆਂ ਅਚੇਤ ਤੈਹਾਂ ਵਿਚ ਲੁਕਾ ਕੇ ਰਖ ਦੇਂਦੀ ਹੈ। ਇਹਨਾਂ ਨਕਸ਼ਾਂ ਨਲ ਮਿਲਦੀ ਜੁਲਦੀ ਕੋਈ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤ ਜਦੋਂ ਭੀ ਸਾਡੀ ਖਿਚ ਦੇ ਘੇਰੇ ਵਿਚ ਆਉਂਦੀ ਹੈ, ਓਦੋਂ ਹੀ ਸਾਡੇ ਅੰਦਰ ਅਨੋਖ ਜਿਹੀ ਹਿਲ ਜੁਲ ਛਿੜਦੀ ਤੇ ਸਾਡੀਆਂ ਸਾਰੀਆਂ ਸੁਰਤੀਆਂ ਚੌਕਨੀਆਂ ਹੋ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ । ਤੇ ਜੇ ਇਹ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਪਿਆਰ-ਮਿਰੇ ਨਾਲ ਜੁੜੀ ਨਾ ਹੋਵੇ, ਤਾਂ ਇਕਾ ਇਕ ਦੋਹਾਂ ਦਿਲਾਂ ਵਿਚੋਂ ਤਾਰੇ ਟੁਟਦੇ ਹਨ ਤੇ ਪਿਆਰ-ਰੌ ਆਰ ਪਾਰ ਫਿਰ ਜਾਂਦੀ ਹੈ । ਦੋਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕੋਈ ਵੀ ਇਹ ਨਹੀਂ ਕਹਿ ਸਕਦਾ, ਕਦੋਂ ਦੂਈ ਦਾ ਪਰਦਾ ਲਹਿ ਗਿਆ, ਤੇ ਕਦੋਂ ਦੋ ਵਖਰੇ ਦਿਲ ਇਕੋ ਪਿਆਰ-ਬੈਟਰੀ ਦੇ ਸਿਰੇ ਬਣ ਕੇ ਸਾਂਝੀ ਧੜਕਣ ਵਿਚ ਇਕ ਹੋ ਗਏ। ਇਕ ਖਿਨ ਪਹਿਲਾਂ ਚੰਗੇ ਭਾਵੇਂ ਇਕ ਦੂਜੇ ਨੂੰ ਲਗਦੇ ਸਨ, ਪਰ ਕਈ ਗਲਾਂ ਬੁਲ੍ਹਾਂ ਤੇ ਆ ਕੇ ਰੁਕ ਜਾਂਦੀਆਂ ਸਨ, ਚੁਕੀਆਂ ਅਖਾਂ ਨੀਵੀਆਂ ਪੈ ਜਾਂਦੀਆਂ ਸਨ, ਛੁਹ ਸ਼ਰਮਾ ਜਾਂਦੀ ਤੇ ਪੈਰ ਲੜਖੜਾ ਪੈਂਦੇ ਸਨ।

ਪ੍ਰੇਮੀ ਦੀ ਰੂਹ ਵਿਚ ਸਮਾਏ ਪ੍ਰੇਮ ਦਾ ਉਹਨੂੰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਬੇਸ਼ੁਮਾਰ ਰਸਤਿਆਂ ਤੇ ਝੌਲਾ ਪੈਂਦਾ ਹੈ, ਤੇ ਕਿਸੇ ਸੁਲਖਣੀ ਘੜੀ ਕੋਈ ਜਗਣ-ਜੋਗਾ ਦਿਲ ਸਚੀ ਮੁੱਚੀ ਪਿਆਰ ਦੇ ਜਾਦੂ-ਘੇਰੇ ਵਿਚ ਆ ਜਾਂਦਾ ਤੇ ਓਸੇ ਘੜੀ ਪਿਆਰ-ਖੰਡਰਾਂ ਵਿਚ ਨਵੇਂ ਸਿਰਿਓਂ ਉਸਾਰੀ ਸਰਕ ਪੈਂਦੀ ਹੈ, ਜਿਉਂ ਬਹਾਰ ਦੀ ਛੁਹ ਨਾਲ ਸੁਕੇ ਟੁੰਡਾਂ ਵਿਚੋਂ ਸ਼ਗੂਫ਼ੇ ਖਿੜ ਪੈਂਦੇ ਹਨ।

ਉਸਾਰੂ ਪ੍ਰੇਰਨਾ – ਸੁੱਕੇ ਟੁੰਡਾਂ ਵਿਚੋਂ ਸ਼ਗੂਫ਼ਿਆਂ ਦੀ ਸਰਸਰ-ਏਸ ਮਹਾਨ ਪਿਆਰ ਦੀ ਪਰਤੱਖ ਨਿਸ਼ਾਨੀ ਹੈ। ਇਹਦੀ ਛੁਹ ਲਗਦਿਆਂ ਹੀ ਪ੍ਰੇਮੀ ਤੇ ਪ੍ਰੇਮਿਕਾ ਦੇ ਅੰਦਰ ਕੋਈ ਇਨਕਲਾਬ ਹੜ ਪੈਂਦਾ ਹੈ: ਬੁਧ ਬ੍ਰੀਕ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਨਕਸ਼ ਪਤਲੇ ਤੇ ਉਜਿਆਰੇ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਜੀਅ ਸਦਕੇ ਹੋਣ ਨੂੰ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਸਿਰਫ਼ ਪਿਆਰੇ ਉਤੋਂ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਹਰ ਕਿਸੇ ਉਤੋਂ, ਭਰਪੂਰ ਦਿਲਾਂ ਵਿਚ ਮੰਦ ਭਾਵਨਾਵਾਂ ਜੋਗੀ ਕੋਈ ਥਾਂ ਨਹੀਂ ਰਹਿੰਦੀ – ਸਾਰੀ ਕਾਇਨਾਤ ਚੁੰਮਣ-ਯੋਗ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਪ੍ਰਭੂ ਕਿਸੇ ਐਵੇਂ ਨਹੀਂ ਆਖਿਆ, ਪਰ ਇਹਦੀ

7\$6

ਪ੍ਰਭਤਾ ਦੀ ਬਹੁਤਿਆਂ ਨੂੰ ਸਮਝ ਨਹੀਂ ਆਈ। ਉਹਨਾਂ ਇਹਨੂੰ ਈਸ਼ਵਰ ਭਗਤੀ ਦੀ ਪਵਿਤ੍ਰਤਾ ਤਕ ਹੀ ਮਹਿਦੂਦ ਕਰ ਦਿਤਾ। ਪਰ ਜਿਹੜਾ ਪਿਆਰ ਪ੍ਰਭੂ ਨਾਲ ਤੁਲ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਪਵਿਤ੍ਰਤਾ ਉਹਦੀਆਂ ਹੱਦਾਂ ਨਹੀਂ। ਪਿਆਰ ਤਾਂ ਪ੍ਰਭੂ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਇਹ ਇਕ ਨਾਲ ਲਗ ਕੇ ਸਾਰੀ ਦੁਨੀਆਂ ਨੂੰ ਪਿਆਰਾ ਬਣਾ ਦੇਂਦਾ ਹੈ, ਸਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਇਕੋ ਪਿਆਰ-ਲੜੀ ਵਿਚ ਪ੍ਰੋ ਦੇਂਦਾ ਹੈ । ਤਦੇ ਇਹ ਭੀ ਆਖਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਜਿਸ ਪਿਆਰ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ, ਓਸ ਨਾ ਦੁਨੀਆਂ ਨੂੰ ਸਮਝਿਆ ਤੇ ਨਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ – ਉਹਦੀ ਭਗਤੀ ਨਿਹਫਲ, ਉਹਦਾ ਦਾਨ ਪੁੰਨ ਨਿਹਫਲ।

ਪਿਆਰ ਦੀ ਦੂਜੀ ਨਿਸ਼ਾਨੀ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਦੁਖਾ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ, ਇਹ ਹੱਕ ਛਡ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਹਕ ਜਮਾਂਦਾ ਨਹੀਂ। ਸਾਰੀ ਉਮਰ ਦੁਖਾਂ ਵਿਚ ਬਿਤਾ ਸਕਦਾ ਹੈ. ਮਜਨੂੰ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਕਿਸੇ ਦੂਜੇ ਜਾਂ ਆਪਣੀ ਪ੍ਰੇਮਕਾ ਦੇ ਦੁਖ ਦਾ ਕਾਰਨ ਨਹੀਂ ਬਣਦਾ। ਇਹਦੇ ਵਿਚ ਈਰਖਾ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ – ਜਿੰਨਾ ਚਿਰ ਇਹਦਾ ਦਿਲ ਆਪਣੇ ਪਿਆਰੇ ਨਾਲ ਜੁੜਿਆ ਤੇ ਦੋਹਾਂ ਦਿਲਾਂ ਵਿਚ ਪਿਆਰ-ਸ਼ਮਾਂ ਬਲਦੀਆਂ ਹਨ, ਇਹਨੂੰ ਕੋਈ ਤੌਖਲਾ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ – ਤੇ ਜਦੋਂ ਸ਼ਮਾਂ ਬੁੱਝ ਗਈ ਓਦੋਂ ਇਹ ਆਪਣਾ ਕੋਈ ਹਕ ਨਹੀਂ ਸਮਝਦਾ।

ਨਾ ਪਿਆਰ, ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਲੋਕ ਆਖਦੇ ਹਨ, ਝੱਲਾਂ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਹਦੇ ਕਾਬੂ ਦੇ ਤਲ ਹੋਰ ਕੋਈ ਨਹੀਂ। ਇਹ ਆਪਣੇ ਤਿਹਾਏ ਪਾਟਦੇ ਬੁਲ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਅੰਮ੍ਰਿਤ-ਕਟੋਰੇ ਵਿਚ ਡੋਬ ਕੇ ਭੀ ਮੀਟੇ ਰਖ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਇਹਦੀ ਮਰਿਆਦਾ ਦੀ ਕੋਈ ਹੱਦ ਨਹੀਂ, ਇਹਦੇ ਸਬਰ ਦਾ ਕੋਈ ਸਿਰਾ ਨਹੀਂ। ਇਹ ਆਪਣੇ ਦੁਖਾਂ ਵਿਚੋਂ ਸੁਖਾਵੀਂ ਕਵਿਤਾ ਕਢ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਆਪਣੀਆਂ ਉਦਾਸੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਦੁਨੀਆਂ ਦੀ ਉਦਾਸੀ ਦੂਰ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਤਰਾਨੇ ਗੌਂ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਦੁਨੀਆਂ ਦਾ ਬਹੁਤ ਸਾਰਾ ਕੋਮਲ ਹੁਨਰ ਇਹਦੀਆਂ ਹਸਰਤਾਂ, ਇਹਦੇ ਅਰਮਾਨਾਂ ਦੇ ਤਾਣੇ ਪੇਟੇ ਵਿਚ ਇਹਦੇ ਸਦੀਵੀ ਮਾਸ਼ੂਕ ਦੇ ਉਣੇ ਗੁੰਦੇ ਨੈਣ-ਨਕਸ਼ ਹਨ।

. 23

ਧਰਤੀ, ਆਕਾਸ਼ ਤੇ ਪ੍ਰਮਾਣੂਆਂ ਦਾ ਗਿਆਨ ਕਈ ਸਿਆਣੇ ਹਾਸਲ ਕਰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਸਮੁਚਾ ਗਿਆਨ ਪਿਆਰ ਕੀਤੇ ਬਿਨਾਂ ਹਾਸਲ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ । ਸਿਰਫ਼ ਆਸ਼ਕ ਹੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਸਿਖਰਾਂ ਤੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਥੱਲੇ ਨਾਪ ਸਕਦੇ ਹਨ, ਤੇ ਸਿਰਫ਼ ਕਵੀ ਹੀ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਬਿਆਨ ਕਰ ਸਕਦੇ ਹਨ।

ਮਸਨੂਈ ਕਦਰਾਂ ਦੀ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ ਕੋਈ ਵਿਰਲਾ ਆਸ਼ਕ ਤੋਂ ਕੋਈ ਵਿਰਲਾ ਕਵੀ । ਅਨਗਿਣਤ ਦਿਲਾਂ ਵਿਚ ਕਦੇ ਪਿਆਰ-ਚੰਗਿਆੜਾ ਤਿੜਕਿਆ ਨਹੀਂ, ਨਾ ਆਰੋਂ ਪਾਰ ਕੁਝ ਗਿਆ, ਨਾ ਪਾਰੋਂ ਆਰ ਕੁਝ ਆਇਆ ਹੈ; ਕੋਈ ਬਿਜਲੀ ਅੰਦਰੋਂ ਚਮਕੀ ਨਹੀਂ, ਚਾਰ ਦੀਵਾਰੀ ਤੋਂ ਬਾਹਰ ਧਰਤੀ ਨਾਲ ਅਸਮਾਨ ਜੱਫੀਆਂ ਪਾਂਦਾ ਦਿਸਿਆ ਨਹੀਂ।

ਪਰ ਸਚੇਰੀਆਂ ਕਦਰਾਂ ਦੀ ਲਾਲੀ ਨਾਲ ਸਾਹਮਣੇ ਅੰਬਰ ਸੂਹੇ ਹੋ ਰਹੇ ਹਨ। ਇਹਨਾਂ ਕਦਰਾਂ ਦੀ ਦੁਨੀਆਂ ਅਜ਼ਲ ਤੋਂ ਮਨੁਖ ਦੇ ਸੁਪਨਿਆਂ ਵਿਚੋਂ ਝਾਕਦੀ ਰਹੀ ਹੈ। ਅਜ ਪੂਰਬ ਦੇ ਦੁਮੇਲ ਵਿਚੋਂ ਪਲੋਂ ਪਲ ਇਹਦੀਆਂ ਲਕੀਰਾਂ ਉਘੜ ਰਹੀਆਂ ਹਨ। ਏਸ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ ਸੋਨਾ ਚਾਂਦੀ ਦਿਲਾਂ ਉਤੇ ਕਸ ਘੋਲ ਕੇ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਪਿਆਰ-ਬਿਜਲੀ ਦੀ ਰੌ ਨਾਲੋਂ ਅਡਰਾ ਨਹੀਂ ਰਖ ਸਕਣਗੇ ਤੇ ਉਹਦੇ ਸੰਖਾਂ ਰਾਹਾਂ ਰਸਤਿਆਂ ਉਤੇ ਦਿਲ ਦਿਲਾਂ ਨਾਲ ਮਿਲਦੇ ਤੇ ਨਿਤ ਨਵੀਆਂ ਹੋਣੀਆਂ ਨੂੰ ਜਨਮ ਦੇਂਦੇ ਹੋਣਗੇ।

ਸ਼ਬਨਮ ਵਾਂਗ ਸੁਚੇ ਤੇ ਕਿਰਨਾਂ ਜੇਡੇ ਉਚੇ ਪਿਆਰ ਦੀ ਹੋਦ ਵਿਚ ਦੋ ਦਿਲਾਂ ਦੀ ਮਿਲਣੀ ਸ਼ਖ਼ਸੀ ਜੀਵਨ ਦੇ ਇਤਹਾਸ ਦੀ ਅਤਿ ਮਹਾਨ ਘਟਨਾ ਹੈ।



# ਐਟਮੀ ਸ਼ਕਤੀ ਦੇ ਰੂਬਰੂ

# DDDDDDDDDDDDDD

ਐਟਮੀ ਸ਼ਕਤੀ ਦਾ ਗਿਆਨ ਰਖਣ ਵਾਲਾ ਜਦੋਂ ਧਰਤੀ ਦੇ ਕੋਨੇ ਕੋਨੇ ਉਤੇ ਮੌਤ ਦੇ ਹਥਿਆਰਾਂ ਨਾਲ ਲੈਸ ਸਿਪਾਹੀਆਂ ਦੇ ਲਸ਼ਕਰ ਸੱਜੇ ਖੱਬੇ ਸ਼ਿਸ਼ਤਾਂ ਬੰਨ੍ਹਦੇ ਵੇਖਦਾ ਹੈ, ਨੈਪਾਲਮ ਬੰਬਾਂ ਨਾਲ ਜਿੰਦਾਂ ਝੁਲਸਦੀਆਂ, ਐਟਮ ਬੰਬਾਂ ਨਾਲ ਟੋਟੇ ਹੁੰਦੀਆਂ ਤੇ ਹਾਈਡਰੋਜਨ ਬੰਬਾਂ ਨਾਲ ਧਰਤੀ ਦੇ ਪਾਣੀ ਤੇ ਆਕਾਸ਼ਾਂ ਦੀ ਪੌਣ ਜ਼ਹਿਰੀਲੇ ਹੁੰਦੇ ਦੇਖਦਾ ਹੈ; ਤੇ ਮੁਲਕ ਮੁਲਕ ਦੇ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਸਾਜ਼ਸ਼ਾਂ ਦੇ ਵਿਛੇ ਜਾਲਾਂ ਦੀਆਂ ਕਹਾਣੀਆਂ ਪੜ੍ਹਦਾ ਹੈ, ਵਡੇ ਵਡੇ ਮੁਲਕੀ ਨੇਤਾਵਾਂ ਦੀਆਂ ਅਣ-ਮਨੁਖੀ ਧਮਕੀਆਂ ਸੁਣਦਾ ਹੈ, ਤਾਂ ਉਹਦੇ ਦਿਮਾਗ਼ ਵਿਚ ਇਹੋ ਜਿਹਾ ਕੁਝ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਹੋ ਜਿਹਾ ਓਸ ਸਾਇੰਸਦਾਨ ਦੇ ਦਿਮਾਗ਼ ਵਿਚ ਹੋਇਆ ਸੀ, ਜਿਹੜਾ ਇਕ ਚੰਦ ਗ੍ਰਹਿਣ ਸਮੇਂ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਦੇ ਇਕ ਤੀਰਥ ਉਤੇ ਜਾ ਨਿਕਲਿਆ।

ਓਸ ਵੇਖਿਆ, ਇਕ ਬੇ-ਅਰਾਮ ਜਿਹੇ ਤੰਗ ਨਦੀ ਕੰਢੇ ਉਤੇ ਲਖਾਂ ਯਾਤਰੂ ਇਕਠੇ ਹੋਏ ਹੋਏ ਸਨ – ਰਿਹਾਇਸ਼ ਤੰਗ, ਖੁਰਾਕ ਤੰਗ, ਬੀਮਾਰੀ ਖੁਲ੍ਹੀ, ਬਹੁਤੇ ਯਾਤਰੂ ਕਿਸੇ ਅਸਮਾਨੀ ਮੁਸੀਬਤ ਦੇ ਮੂੰਹ ਫਾਬੇ ਦਿਸਦੇ ਸਨ । ਤਿੰਨ ਵਜੇ ਰਾਤੀ ਗ੍ਰਹਿਣ ਲਗਣਾ ਸੀ, ਕੋਈ ਸੁਤਾ ਨਾ, ਕਿਸੇ ਮੰਜੀ ਉਤੇ ਪਿਠ ਨਹੀਂ ਲਾਈ, ਕਈ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪਾਠ ਤੇ ਕਈ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਪ੍ਰਾਰਥਨਾਵਾਂ ਵਿਚ ਉਹ ਲਗੇ ਰਹੇ।

ਜਦੋਂ ਗ੍ਰਹਿਣ ਲਗਾ, ਲੌਕਾਂ ਦੀ ਹਾਲਤ ਬਿਆਨ ਕਰਨ ਲਈ ਲਫ਼ਜ਼ ਪੂਰੇ ਨਹੀਂ ਲਭ ਸਕਦੇ। ਗੰਗਾ ਵਿਚ ਇਕ ਖ਼ਾਸ ਘੜੀ ਚੁੱਭੀ ਲਾਣ ਦੀ ਇਹੋ ਜਿਹੀ ਬੇ-ਸਬਰੀ ਸੀ ਕਿ ਅਨੌਕਾਂ ਲੋਕ ਭੀੜ ਵਿਚ ਨਖੇੜੇ ਗਏ – ਕਈ ਇਸਤ੍ਰੀਆਂ ਗੁਆਚ ਗਈਆਂ, ਹਰ ਮੂੰਹ ਨੂੰ ਵੇਖ ਕੇ ਤਰਸ ਆਉਂਦਾ ਸੀ। ਮੰਗਤੇ ਹਰ ਪਾਸੇ ਹਰਲ ਹਰਲ ਕਰਦੇ ਫਿਰਦੇ ਸਨ, ਤੇ ਘਬਰਾਏ ਹੋਏ ਦਾਨੀ ਗੰਢਾਂ ਖੋਲ੍ਹ ਖੋਲ੍ਹ ਦੇ ਰਹੇ ਸਨ। ਗ੍ਰਹਿਣੇ ਚੰਨ ਵਲ ਪਾਣੀ ਸੁਟਿਆ ਜਾਂਦਾ ਸੀ। ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਚੰਨ ਉਤੇ ਗਰੁਹ ਆਇਆ ਹੋਇਆ ਸੀ, ਤੇ ਉਹਦਾ ਗਰੁਹ ਸਾਰੇ ਲੋਕਾਂ ਉਤੇ ਭਾਰੂ ਸੀ, ਤੇ ਉਹ ਸਾਰੇ ਆਪਣੇ ਚੰਨ ਦੀ ਖਿਚ ਤੇ ਆਪਣੀ ਹੋਣੀ ਤੋਂ ਏਸ ਗਰੁਹ ਦਾ ਭਾਰ ਲਾਹਣ ਲਈ ਵਿਆਕਲ ਹੋ ਰਹੇ ਸਨ।

ਸਾਇੰਸਦਾਨ ਦੀ ਇਹ ਗਲ ਕਿਸੇ ਦੇ ਮਨ ਨਾ ਲਗੀ, ਕਿ ਹਰ ਸਾਲ ਏਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਗਰੁਹ ਆਉਂਦੇ ਤੇ ਹਰ ਸਾਲ ਸਾਡਾ ਚੰਨ ਨੌਂ ਬਰ ਨੌਂ ਚੜ੍ਹਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਜਿਥੇ ਕੋਈ ਭੀ ਇਹਦੇ ਲਈ ਪ੍ਰਾਰਥਨਾ ਨਹੀਂ ਕਰਦਾ, ਓਥੇ ਭੀ ਇਹਦਾ ਕੁਝ ਨਹੀਂ ਵਿਗੜਦਾ, ਨਾ ਓਥੋਂ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਦਾ ਕੁਝ ਵਿਗੜਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਸਮਝਾਂਦਾ ਕਿ ਏਸ ਕੁਦਰਤੀ ਹੋਣੀ ਦੀਆਂ ਦੂਰਬੀਨਾਂ ਨਾਲ ਓਸ ਨੇ ਕਈ ਤਸਵੀਰਾਂ ਲਈਆਂ ਹਨ – ਉਹ ਹਿਸਾਬ ਨਾਲ ਗਿਣ ਕੇ ਦਸ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਫੇਰ ਕਦੋਂ ਗ੍ਰਹਿਣ ਲਗੇਗਾ, ਕਿੰਨਾ ਚਿਰ ਲਗੇਗਾ, ਤੇ ਭਾਵੇਂ ਕੋਈ ਪ੍ਰਾਰਥਨਾ ਕਰੇ ਨਾ ਕਰੇ, ਇਹ ਗ੍ਰਹਿਣ ਲਹਿ ਜਾਏਗਾ। ਉਹ ਸੈਂਕੜੇ ਵਰ੍ਹਿਆਂ ਦੇ ਗ੍ਰਹਿਣਾਂ ਦੀ ਤਾਰੀਖ਼ ਦਸ ਸਕਦਾ ਸੀ। ਜਦ ਸੈਂਕੜੇ ਵਰ੍ਹੇ ਗ੍ਰਹਿਣ ਨੇ ਲਗਦਿਆਂ ਹੀ ਰਹਿਣਾ ਹੈ, ਤੇ ਚੰਨ ਨੇ ਓਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਆਕਾਸ਼ ਵਿਚ ਚਮਕਦਿਆਂ ਰਹਿਣਾ ਹੈ – ਫੇਰ ਏਨੇ ਮਨੁਖ ਏਨੀ ਮੁਸੀਬਤ ਕਿਉਂ ਉਠਾ ਰਹੇ ਹਨ ?

ਉਹਨੂੰ ਦਸਿਆ ਗਿਆ, ਕਿ ਏਥੇ ਹੀ ਨਹੀਂ ਕਈ ਤੀਰਥਾਂ ਉਤੇ ਇਹੋ ਜਿਹੀਆਂ ਭੀੜਾਂ ਇਸ ਵੇਲੇ ਜੁੜੀਆਂ ਤੇ ਟੁਭੀ ਲਾਣ ਲਈ ਬੇ-ਤਾਬ ਹੋ ਰਹੀਆਂ ਹਨ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਜ਼ਰੂਰੀ ਕੰਮ ਛਡ ਕੇ, ਔਖੇ ਸਫ਼ਰ ਝਾਗ ਕੇ, ਪੋਲੀਸ ਨੂੰ ਰਿਸ਼ਵਤਾਂ ਦੇ ਕੇ, ਕਈ ਸਿਫ਼ਾਰਸ਼ਾਂ ਨਾਲ ਤੀਰਥਾਂ ਦੀ ਰੇਲਵੇ ਟਿਕਟ ਖ਼ਰੀਦ ਕੇ ਇਹ ਲੌਕ ਅਸ਼ਨਾਨ ਦਾ ਮਹਾਤਮ ਲੈਣ ਆਏ ਹਨ। ਇਸ ਮਹਾਤਮ ਲਈ ਆਪਸ ਵਿਚ. ਲੜ ਰਹੇ ਹਨ। ਇਕ ਦੂਜੇ ਨੂੰ ਮਿਧ ਰਹੇ ਹਨ। ਕਈ ਚੀਜ਼ਾਂ ਗੁਆ ਕੇ ਇਹ ਘਰ ਮੁੜਨਗੇ, ਕਈ ਮੁੜਨਗੇ ਭੀ ਨਹੀਂ, ਰਾਹ ਵਿਚ ਮਰ ਜਾਣਗੇ।

ਅਸਮਾਨੀ ਹਸਤੀਆਂ ਦੀ ਹਫ਼ਤਾਰ, ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਭਾਰ, ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਗਰਦਸ਼ ਦੇ ਰਾਹ ਜਾਨਣ ਵਾਲਾ ਸਾਇੰਸਦਾਨ ਜੀਕਰ ਯਾਤਰੂਆਂ ਦੀ ਅਗਿਆਨਤਾ ਉਤੇ ਹੈਰਾਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਓਕਰ ਹੀ ਐਟਮ ਸ਼ਕਤੀ ਦਾ ਜਾਣਕਾਰ ਮੁਲਕਾਂ ਮੁਲਕਾਂ ਦੀ ਤੇਲ, ਧਾਤ ਦੀਆਂ ਕਾਨਾਂ ਤੇ ਦਰਿਆਵਾਂ ਦੇ ਪਾਣੀਆਂ ਤੋਂ ਜਦੋਜਹਿਦ, ਮਾਰ ਧਾੜ ਉਤੇ ਹੈਰਾਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਆਪਣੀ ਦੌਲਤ ਨੂੰ ਸਾਂਭਣ ਤੇ ਦੂਜਿਆਂ ਦੀ ਦੌਲਤ ਨੂੰ ਖੋਹਣ ਦੇ ਜਤਨ ਉਹਨੂੰ ਐਉਂ ਜਾਪਦੇ ਹਨ ਜੀਕਰ ਵਡੀ ਸਾਰੀ ਮਿਠੀ ਝੀਲ ਦੇ ਕੰਢੇ ਕਈ ਮਨੁਖ ਪਾਣੀ ਦੇ ਘੜਿਆਂ ਤੋਂ ਇਕ ਦੂਜੇ ਨੂੰ ਲਹੂ ਲੁਹਾਨ ਪਏ ਕਰਨ।

ਐਟਮੀ ਸ਼ਕਤੀ ਸਮਝੋ ਦੌਲਤ ਦਾ ਸਮੁੰਦਰ ਹੈ । ਏਸ ਸਮੁੰਦਰ ਦਾ ਜਦੋਂ ਗਿਆਨ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਹੋ ਜਾਏ, ਓਦੋਂ ਕੀ ਲੋੜ ਹੈ ਸੰਭਾਲਿਆਂ ਦੀ ? ਕੀ ਲੋੜ ਹੈ ਬੇਗਾਨੇ ਮੁਲਕ ਦੇ ਤੇਲ-ਖੂਹਾਂ ਉਤੇ ਕਬਜ਼ਾ ਕਰਨ ਦੀ ? ਕੀ ਲੋੜ ਹੈ ਅਫ਼ਰੀਕਾ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਦੀਆਂ ਜ਼ਮੀਨਾਂ ਖੋਹ ਕੇ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਬੰਦੂਕਾਂ ਦੇ ਪਹਿਰੇ ਵਿਚ ਕੈਦ ਰਖਣ ਦੀ ? ਇਕ ਛਟਾਂਕ ਭਰ ਯੂਰੇਨੀਅਮ ਨਾਲ ਜਿਥੇ ਚਾਹੇ ਬਿਜਲੀ-ਘਰ ਖੋਲ੍ਹਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਓਸ ਥਾਂ ਦੇ ਕਾਰਖ਼ਾਨੇ ਮੁਫ਼ਤ ਪਿਆ ਚਲਾਏ, ਮੁਫ਼ਤ ਜ਼ਮੀਨਾਂ ਪਿਆ ਸੈਰਾਬ ਕਰੇ ਤੇ ਸੋਨੇ ਦੀਆਂ ਫ਼ਸਲਾਂ ਪਿਆ ਉਗਾਏ। ਇਹੋ ਜਿਹੇ ਐਟਮੀ ਬਿਜਲੀ-ਘਰ ਲਈ ਨਾ ਵਡੀਆਂ ਮਸ਼ੀਨਾਂ ਦਰਕਾਰ ਹਨ, ਨਾ ਵਡੀਆਂ ਇਮਾਰਤਾਂ ਤੇ ਨਾ ਹੀ ਬੜੇ ਵਡੇ ਐਂਜੀਨੀਅਰ, ਦੋ ਚਾਰ ਸਾਦੀਆਂ ਜਿਹੀਆਂ ਇਮਾਰਤਾਂ ਵਿਚ ਸਾਰੇ ਸ਼ਹਿਰ ਦੀ ਸਨਅਤ ਲਈ ਤਾਕਤ ਪੈਦਾ ਕੀਤੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਜਿਸ ਕਾਰਖ਼ਾਨੇ ਨੂੰ ਚਲਾਣ ਲਈ ਕਈ ਗਡੀਆਂ ਕੋਇਲੇ ਦੀਆਂ ਚਾਹੀਦੀਆਂ ਹੋਣ ਉਹ ਕਾਰਖ਼ਾਨਾ ਏਨੀ ਕੁ'ਯੂਰੇਨੀਅਮ' ਧਾਤ ਨਾਲ ਚਲ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਜਿੰਨੀ ਇਕ ਤੀਲਾਂ ਦੀ ਡੱਬੀ ਵਿਚ ਪੈ ਸਕਦੀ ਹੋਵੇ।

ਫੇਰ ਐਂਡਾ ਪਰਪੰਚ ਕਿਉਂ? ਇਹ ਤਾਕਤ ਦੀਆਂ ਡੀਂਗਾਂ ਕਾਹਦੇ ਲਈ? ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਮੀਲ ਆਪਣੀ ਧਰਤੀ ਤੋਂ ਦੂਰ ਜਾ ਕੇ ਪ੍ਰਦੇਸਾਂ ਉਤੇ ਕਬਜ਼ਾ ਕਿਉਂ? ਕਿਉਂ ਕਰੋੜਾਂ ਸੁਹਣੇ ਗਭਰੂਆਂ ਨੂੰ ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਪ੍ਰੀਤਾਂ ਤੋਂ ਨਖੇੜ ਕੇ ਮੌਤ ਦੀਆਂ ਗਰਾਹੀਆਂ ਬਣਾਇਆ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹੈ ? ਇਹਨਾਂ ਨੂੰ ਕਿਉਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਮਾਣਨ ਨਹੀਂ ਦਿਤੀ ਜਾਂਦੀ ? ਕਿਉਂ ਇਹ ਦੂਜਿਆਂ ਨੂੰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਮਾਣਨ ਵਿਚ ਸਹਾਈ ਹੋਣ ਦੀ ਥਾਂ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਭਿਆਨਕ ਜੰਗ ਦੇ ਸਹਿਮ ਵਿਚ ਸੁਰਤ ਨਹੀਂ ਲੈਣ ਦੇਂਦੇ ? ਇਹ ਬਰਬਾਦੀ ਲਈ ਸਾਜ਼ਸ਼ਾਂ ਕਿਉਂ? ਇਹਨਾਂ ਸੰਧੀਆਂ ਦਾ ਕੀ ਅਰਥ ? ਕੋਬਾਲਟ ਬੰਬਾਂ ਨਾਲ ਮਨੁਖਾਂ ਦੀ ਹਸਤੀ ਮਿਟਾ ਸਕਣ ਦੇ ਦਾਅਵੇ ਕਿਉਂ ? ਇਹ ਭੁਖ ਨੰਗ, ਇਹ ਗੰਦਗੀ, ਇਹ ਬੀਮਾਰੀ, ਇਹ ਕੋਝ ਕਿਉਂ ? ਜਦ ਮਨੁਖ ਨੇ ਓਸ ਤਾਕਤ ਦੀ ਕੁਜੀ ਲਭ ਲਈ ਹੈ, ਜਿਹੜੀ ਤਾਕਤ ਉਹਨੂੰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਸ਼ਾਹ ਬਹਿਰਾਮ ਬਣਾ ਸਕਦੀ ਹੈ।

HZ.

ĴΈ

Hō

संड

Ĥ,

ال

ਇਹ ਤਾਕਤ ਹੈ ਕੀ ? ਕੁਦਰਤ ਦਾ ਅਪਾਰ ਸ਼ਕਤੀ-ਸਾਗਰ ਹੈ। ਏਸ ਸ਼ਕਤੀ-ਸਾਗਰ ਦਾ ਭੇਤ ਅਜੇ ਤਕ ਸਾਡੇ ਸੂਰਜ ਕੋਲ ਹੀ ਸੀ। ਕਰੋੜਾਂ ਵਰ੍ਹਿਆਂ ਤੋਂ ਸਾਡਾ ਸੂਰਜ ਮਘ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਕਿੰਨੀਆਂ ਹੀ ਧਰਤੀਆਂ ਨੂੰ ਗਰਮੀ ਤੇ ਚਾਨਣ ਦੇ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਕਈਆਂ ਵਿਚਾਰਵਾਨਾਂ ਦਾ ਇਹ ਡਰ ਕੁਦਰਤੀ ਸੀ ਕਿ ਸਮਾਂ ਪਾ ਕੇ ਇਹ ਸੂਰਜ ਓੜਕ ਠੰਡਾ ਹੋ ਜਾਏਗਾ – ਤੇ ਇਹਦੇ ਠੰਡੇ ਹੋਣ ਨਾਲ ਸੂਰਜੀ ਨਜ਼ਾਮ ਦ ਹਰ ਸਿਆਰੇ ਉਤੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਖ਼ਤਮ ਹੋ ਜਾਏਗੀ। ਪਰ ਇਹਦੇ ਉਲਟ ਸਾਡੀ ਧਰਤੀ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਜਿਦ੍ਹਾ ਸਾਨੂੰ ਗਿਆਨ ਹੈ, ਨਿਤ ਚੜ੍ਹਦੀਆਂ ਕਲਾਂ ਵਿਚ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਸਾਡਾ ਸੂਰਜ ਰਤਾ ਭੀ ਠੰਡਾ ਨਹੀਂ ਹਇਆ। ਇਹਨੂੰ ਆਪਣੀ ਸ਼ਕਤੀ ਨੂੰ ਭਰਪੂਰ ਰਖਣ ਦੀ ਜਾਚ ਹੈ। ਇਹ ਹਰ ਘੜੀ ਅਨੇਕਾਂ ਐਟਮ-ਬੁੰਡਾਂ ਨੂੰ ਤੋੜਦਾ ਤੇ ਨਵੇਂ ਐਟਮ ਬਣਾਂਦਾ ਹੈ – ਤੇ ਇਹਦੇ ਸੁਨਹਿਰੀ ਭੱਠੇ ਸਦਾ ਓਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਭੁਖ਼ਦੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ।

ਇਹ ਭੇਤ ਅਜ ਮਨੁਖ ਨੇ ਭੀ ਲਭ ਲਿਆ ਹੈ। ਜਿਵੇਂ ਸੂਰਜ ਆਕਾਸ਼ ਦਾ ਸ਼ਹਿਨਸ਼ਾਹ ਹੈ, ਓਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮਨੁਖ ਭੀ ਹੁਣ ਧਰਤੀ ਦਾ ਸ਼ਹਿਜ਼ਾਦਾ ਬਣ ਕੇ ਰਹਿ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਕਿਸੇ ਭੀ ਮੁਥਾਜੀ ਦੀ ਇਹਨੂੰ ਮਜਬੂਰੀ ਨਹੀਂ। ਪੋਸ਼ਾਕ, ਖ਼ੁਰਾਕ ਤੇ ਰਿਹਾਇਸ਼ – ਜਿਹੋ ਜਿਹੀਆਂ ਦੀ ਕਲਪਨਾ ਇਹ ਕਰ ਸਕੇ, ਉਹੋ ਜਿਹੀਆਂ ਇਹ ਹਾਸਲ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਪਰ ਇਹਦੇ ਰਾਹ ਵਿਚ ਔਕੜਾਂ ਹਨ । ਇਹ ਭੇਤ ਭਾਵੇਂ ਮਨੁਖ ਨੇ ਲਭਾ ਹੈ, ਏਸ ਨੂੰ ਵਰਤਣ ਦੇ ਵਸੀਲੇ ਉਹਨਾਂ ਕਠੌਰ ਹਥਾਂ ਵਿਚ ਹਨ, ਜਿਹੜੇ ਆਪਣੇ ਪੁਰਾਣੇ ਢੰਗ ਦੇ ਕਾਰਖ਼ਾਨਿਆਂ ਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਮੁਨਾਫ਼ਿਆਂ ਵਿਚ ਕੋਈ ਤਬਦੀਲੀ ਨਹੀਂ ਸਹਾਰ ਸਕਦੇ, ਉਹ ਆਪਣੇ ਪੁਰਾਣੇ ਜੀਵਨ-ਢੰਗ ਨੂੰ ਕਾਇਮ ਰਖਣ ਲਈ ਏਸ ਇਨਕਲਾਬੀ ਐਟਮੀ ਸ਼ਕਤੀ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਕਬਜ਼ੇ ਵਿਚ ਰਖਣ ਦੇ ਸਿਰਤੌੜ ਜਤਨ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ।

. ਪਰ ਮਨੁਖੀ ਤਾਰੀਖ਼ ਭੀ ਸਿਤਾਰਿਆਂ ਵਰਗਾ ਅਟੱਲ ਦੌਰ ਹੈ।ਇਹਦੇ ਭੀ ਅਟੱਲ ਨਿਯਮ ਹਨ ਤੇ ਵਿਕਾਸ਼ੀ ਅਵੱਸ਼ਕਤਾ ਹੈ।

ਐਟਮੀ ਸ਼ਕਤੀ ਮਨੁਖੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਇਨਕਲਾਬੀ ਮੋੜ ਹੈ। ਜੀਕਰ ਬਿਜਲੀ ਆਇਆਂ ਤੇਲ ਤੇ ਭਾਫ਼ ਦੇ ਇੰਜਨਾਂ ਦੀ ਕੋਈ ਕੀਮਤ ਨਹੀਂ ਰਹਿੰਦੀ, ਓਕਰ ਹੀ ਐਟਮੀ ਯੁਗ ਵਿਚ ਪਹਿਲੇ ਯੁਗ ਦੀਆਂ ਪ੍ਰਚਲਤ ਕਦਰਾਂ ਦਾ ਹਸ਼ਰ ਹੋਵੇਗਾ । ਇਹ ਨਫ਼ਰਤਾਂ, ਇਹ ਦੁਸ਼ਮਣੀਆਂ, ਇਹ ਨਸਲੀ ਵਿਤਕਰੇ, ਇਹ ਪ੍ਰਦੇਸੀਆਂ ਦੇ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਤਅਸਬ, ਇਹ ਜੰਗ ਦੀਆਂ ਵਾਰਾਂ – ਸਭ ਬਿਜਲੀ ਯੁਗ ਵਿਚ ਭਾਫ਼ ਇੰਜਨਾਂ ਦੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਅਲੋਪ ਹੋ ਜਾਣਗੇ।

ਟੁਟੇ ਐਟਮ ਦਾ ਧਮਾਕਾ ਮਨੁਖੀ ਏਕਤਾ ਦਾ ਐਲਾਨ ਹੈ।



#### ਸਭਿਆਚਾਰ

## DODODODODODO

ਸਭਿਆਚਾਰ ਦੇ ਅਰਥ ਕਰਨੇ ਬੜੇ ਮੁਸ਼ਕਲ ਹਨ – ਪਰ ਸੌਖੇ ਸਮਝਣ ਲਈ ਇਹਨੂੰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਸਾਂਝਾਂ ਵਿਚੋਂ ਉੱਨਤ ਹੁੰਦੀ ਦਰਿਸ਼ਟੀ ਤੇ ਚੌੜਾ ਹੁੰਦਾ ਗਿਆਨ ਆਖਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਜਿੰਨੀ ਉੱਚੀ ਥਾਂ ਤੋਂ ਕੋਈ ਵੇਖਦਾ ਹੈ, ਓਨਾ ਹੀ ਚੌੜਾ ਉਹਦੀ ਝਾਤੀ ਦਾ ਘੇਰਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਤੇ ਜਿੰਨੀ ਉੱਚੀ ਸੂਝ ਨਾਲ ਕੋਈ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਅਨਗਿਣਤ ਪਾਸਿਆਂ ਨੂੰ ਛੁਹ ਵਰਤ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਓਨਾ ਹੀ ਬਹੁਤਾ ਉਹ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਸਿਫ਼ਤਾਂ ਆਪਣੇ ਵਿਚ ਰਚਦੀਆਂ ਮਹਿਸੂਸ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਕਿਹੜੇ ਕਿਹੜੇ ਪਾਸੇ ਉਹਦੀ ਛੁਹ ਵਿਚ ਆ ਸਕਦੇ ਹਨ, ਇਹ ਉਹਦੇ ਆਪਣੇ ਉਤੇ ਨਿਰਭਰ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ, ਸਗੋਂ ਉਹਦੇ ਦੁਆਲੇ ਪ੍ਰਚਲਤ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਥੋੜੀਆਂ ਜਾਂ ਬਹੁਤੀਆਂ, ਸਤੱਹੀ ਜਾਂ ਡੂੰਘੀਆਂ, ਕੁਦਰਤੀ ਜਾਂ ਗ਼ੈਰ-ਕੁਦਰਤੀ ਸਾਂਝਾਂ ਉਤੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਜੇ ਇਹ ਸਾਂਝਾਂ ਮਨੁਖ ਦੀ ਮਨੁਖ ਨਾਲ ਕੁਦਰਤੀ ਮਿਲਵਰਤਣ ਪ੍ਰੇਰਦੀਆਂ ਹਨ, ਤਾਂ ਸਭਿਆਚਾਰ ਤੇ ਉਹਦੇ ਪ੍ਰਗਟਾਵੇ ਦੇ ਵਸੀਲੇ ਸਾਡੇ ਲੋਕਾਂ ਵਿਚ ਸਫ਼ਲ ਹੁੰਦੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਤੇ ਜੇ ਇਹ ਸਾਂਝਾਂ ਡੀਰ-ਕੁਦਰਤੀ ਜਦੋਜਹਿਦ ਗਰਮਾਂਦੀਆਂ ਹਨ ਤਾਂ ਮਨੁਖਤਾ ਜਮਾਤਾਂ ਵਿਚ ਵੰਡੀ ਜਾਂਦੀ, ਤੇ ਇਹਨਾਂ ਜਮਾਤਾਂ ਦੇ ਸਭਿਆਚਾਰ ਤੇ ਇਹਦੇ ਪ੍ਰਗਟਾ- ਵਿਆਂ ਵਿਚ ਡੂੰਘੇ ਇਖ਼ਤਲਾਫ਼ ਪੈਦਾ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਇਹ ਇਖ਼ਤਲਾਫ਼ ਅਸਲ ਵਿਚ ਅਖੰਡ ਮਨੁਖਤਾ ਦਾ ਜਮਾਤਾਂ ਵਿਚ ਖੰਡੇ ਜਾਣ ਦੇ ਵਿਰੁਧ ਰੋਸ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਤੇ ਇਹਨਾਂ ਇਖ਼ਤਲਾਫ਼ਾਂ ਦੀ ਬੁਨਿਆਦੀ ਰੁਚੀ ਜਮਾਤਾਂ ਨੂੰ ਮੁੜ ਇਹਨਾਂ ਦੀ ਜਮਾਂਦਰੂ ਏਕਤਾ ਵਿਚ ਅਖੰਡ ਕਰਨਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਭਾਵੇਂ ਜਮਾਤਾਂ ਦੇ ਵਸੀਲਿਆਂ ਤੇ ਏਸ ਲਈ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਉਨਤੀ ਦੀਆਂ ਮੰਭਾਵਨਾਵਾਂ ਵਿਚ ਬੜਾ ਫ਼ਰਕ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਕਰਕੇ ਵਸੀਲਿਆਂ ਉਤੇ ਅਧਿਕਾਰ ਰਖਣ ਵਾਲੀਆਂ ਜਮਾਤਾਂ ਵਿਚ ਕਿਧਰੇ ਕਿਧਰੇ ਅਨੋਖੀਆਂ ਪਰਬਤੀ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤਾਂ ਪੈਦਾ ਹੋ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ, ਪਰ ਬੁਨਿਆਦੀ ਤੌਰ ਤੇ ਕਿਸੇ ਇਕ ਮੁਲਕੀ ਨਜ਼ਾਮ ਹੇਠਾਂ ਰਹਿਣ ਵਾਲੀਆਂ ਜਮਾਤਾਂ ਦਾ ਸਭਿਆਚਾਰਕ ਪੱਧਰ ਲਗ ਭਗ ਇਕੋ ਹੀ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਸਭਿਆਚਾਰ ਕਿਸੇ ਮੁਲਕੀ ਨਜ਼ਾਮ ਵਿਚ ਪਰਚਲਤ ਸਮਾਜਕ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਦਾ ਨਿਚੌੜ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਰਿਸ਼ਤੇ ਭਾਵੇਂ ਵਖਰੀਆਂ ਜਮਾਤਾਂ ਦੀ ਰਹਿਣੀ ਬਹਿਣੀ ਉਤੇ ਵਖੋ ਵਖਰਾ ਅਸਰ ਪਾਂਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਇਕੱਠੀਆਂ ਰਹਿਣ ਵਾਲੀਆਂ ਜਮਾਤਾਂ ਦੇ ਇਕ ਦੂਜੀ ਉਤੇ ਪ੍ਰਤਿਕਰਮ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਦਰਿਸ਼ਟੀ ਵਿਚ ਲੰਮਾ ਚੌੜਾ ਫ਼ਰਕ ਨਹੀਂ ਪੈਣ ਦੇਂਦੇ।

ਮਿਸਾਲ ਦੇ ਤੌਰ ਉਤੇ ਜੋ ਕਿਸੇ ਮੁਲਕ ਵਿਚ ਕਾਮਿਆਂ,ਕਿਸਾਨਾਂ ਤੇ ਸਰਮਾਏਦਾਰਾਂ ਦੀਆਂ ਜਮਾਤਾਂ ਹੋਣਗੀਆਂ, ਤਾਂ ਇਹਨਾਂ ਦੇ ਵਸੀਲੇ ਵਖਰੇ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਇਹਨਾਂ ਦੇ ਗਿਆਨ ਵਿਚ ਫ਼ਰਕ ਕਾਫ਼ੀ ਪੈ ਜਾਏਗਾ, ਪਰ ਦਰਿਸ਼ਟੀ ਵਿਚ ਬਹੁਤਾ ਫ਼ਰਕ ਨਹੀਂ ਪਵੇਗਾ, ਕਿਉਂਕਿ ਜਿੰਨੀ ਇਕ ਜਮਾਤ ਦੀ ਦਰਿਸ਼ਟੀ ਦਬਾਈ ਜਾਣ ਨਾਲ ਨੀਵੀਂ ਹੋ ਜਾਏਗੀ, ਓਨੀ ਹੀ ਦਬਾਣ ਵਾਲੀ ਜਮਾਤ ਦੀ ਦਰਸ਼ਿਟੀ ਦਬਾਊ ਸਾਧਨਾਂ ਨਾਲ ਜੁੜਿਆਂ ਰਹਿਣ ਦੀ ਮਜਬੂਰੀ ਕਰਕੇ ਨੀਵੀਂ ਰਹੇਗੀ । ਕਾਮਿਆਂ ਨੂੰ ਦਬਾ ਕੇ ਕੰਮ ਲੈਣ ਲਈ ਦਬਾਣ ਵਾਲਿਆਂ ਨੂੰ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਨੀਵੇਂ ਪੱਧਰ ਉਤੇ ਹੀ ਰਹਿਣਾ ਪੈਂਦਾ ਹੈ ।

ਸਭਿਆਚਾਰ ਤਾਲੀਮ ਨਾਲੋਂ ਵਡੇਰੀ ਤੇ ਡੂੰਘੇਰੀ ਸਿਫ਼ਤ ਹੈ। ਤਾਲੀਮ

ਇਹਦਾ ਭਾਗ ਹੈ, ਪਰ ਸਭਿਆਚਾਰ ਤਾਲੀਮ ਦਾ ਭਾਗ ਨਹੀਂ। ਕਈ ਮਿਹਨਤੀ ਸ਼ਖ਼ਸ ਨਿੱਜੀ ਕੋਸ਼ਿਸਾਂ ਨਾਲ ਤਾਲੀਮ ਹਾਸਲ ਕਰ ਸਕਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਸਭਿਆਚਾਰ ਨਿੱਜੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ਾਂ ਦੀ ਪਹੁੰਚ ਤੋਂ ਬਾਹਰਲੀ ਸਿਫ਼ਤ ਹੈ। ਇਹ ਲੋਕਾਂ ਨਾਲ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਦੇ ਕਰਮਾਂ ਤੇ ਪ੍ਰਤਿਕਰਮਾਂ ਦਾ ਸਿੱਟਾ ਹੈ, ਜਿਦ੍ਹੇ ਉਤੇ ਸ਼ਖ਼ਸਾਂ ਦਾ ਕਾਬੂ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ, ਕਿਉਂਕਿ ਇਹਨਾਂ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਦੇ ਅਸਰ ਤੋਂ ਕਿਸੇ ਦਾ ਅਛੁਹ ਰਹਿ ਸਕਣਾ ਅਨਹੋਣੀ ਗਲ ਹੈ।

ਉਚਾ, ਡੂੰਘਾ ਤੋਂ ਵਧੀਆਂ ਸਭਿਆਚਾਰ ਮੰਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਮਨੁਖ ਦਾ ਰਿਸ਼ਤਾ ਆਪਣੇ ਸਾਥੀਆਂ ਨਾਲ ਉਚਾ ਤੇ ਸਹਾਇਕ ਹੋਵੇ। ਇਹ ਕਿਸੇ ਸ਼ਖ਼ਸ ਦੇ ਆਪਣੇ ਵਸ ਦੀ ਗਲ ਨਹੀਂ। ਸਾਥੀਆਂ ਨਾਲ ਰਿਸ਼ਤੇ ਦੀ ਨੀਂਹ ਉਸ ਮੁਲਕ ਵਿਚ ਪੈਦਾਵਾਰ ਦੇ ਸਾਧਨ ਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਮਾਲਕੀ ਉਤੇ ਨਿਰਭਰ ਹੈ, ਕਿਸੇ ਮੁਲਕ ਵਿਚ ਪੈਦਾਵਾਰ ਤੇ ਧਨ ਕਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਵਰਤੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਇਹ ਓਸ ਮੁਲਕ ਦੇ ਸਭਿਆਚਾਰ ਦੀ ਕੁੰਜੀ ਹੈ। ਧਾਰਮਕ ਨੇਮਾਂ ਨੂੰ ਸਭਿਆਚਾਰ ਦੀ ਕੁੰਜੀ ਸਮਝਣਾ ਗਡੀ ਪਿਛੇ ਘੋੜਾ ਜੋਣਾ ਹੈ। ਸਭ ਧਰਮ ਕਰਮ ਸਭਿਆਚਾਰਕ ਬ੍ਰਿਛ ਦੀਆਂ ਟਾਹਣੀਆਂ ਹਨ, ਤੇ ਇਸ ਬ੍ਰਿਛ ਦੀਆਂ ਜੜ੍ਹਾਂ ਪੈਦਾਵਾਰ ਦੇ ਸਾਧਨ ਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਦਾ ਸਮਾਜੀ ਪ੍ਰਬੰਧ ਹੈ।

ਜੇ ਅਨੇਕਾਂ ਮੁਜ਼ਾਰੇ ਇਕ ਜਾਗੀਰਦਾਰ ਲਈ ਅਨਾਜ ਪੈਦਾ ਕਰਦੇ ਹਨ, ਜੇ ਅਨੇਕਾਂ ਮਜ਼ਦੂਰ ਇਕ ਕਾਰਖ਼ਾਨੇਦਾਰ ਲਈ ਮਾਲ ਪੈਦਾ ਕਰਦੇ ਹਨ, ਤੇ ਏਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਮਲਕੀਅਤ ਹੀ ਜੇ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤ ਦੀ ਕਸੌਂਟੀ ਮੰਨੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਤਾਂ ਕੁਝ ਲੋਕ ਦੂਜਿਆਂ ਦੀ ਮੁਸ਼ੱਕਤ ਦਾ ਫਲ ਖੋਹਣ ਕਰ ਕੇ ਕਠੌਰ ਤੇ ਨਿਰਦਈ ਹੋ ਜਾਣਗੇ, ਤੇ ਬਾਕੀਆਂ ਵਿਚ ਏਸ ਕਠੌਰਤਾ ਹੇਠਾਂ ਜਿਉਣ ਦੀ ਮਜਬੂਰੀ ਕਰਕੇ ਕੋਮਲ ਭਾਵ ਪਲ੍ਹਰ ਨਹੀਂ ਸਕਣਗੇ। ਡਾਢੀ ਕਠੌਰ ਤੇ ਨਿਰਦਈ ਸਭਿਅਤਾ ਇਹਨਾਂ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਦਾ ਨਤੀਜਾ ਹੋਵੇਗੀ, ਜਿਦ੍ਹੇ ਵਿਚ ਭਰਾ ਭਰਾ ਦਾ, ਪੁਤਰ ਪਿਓ ਦਾ,

ਗੁਆਂਢੀ ਗੁਆਂਢੀ ਦਾ, ਕਸਬੀ ਕਸਬੀ ਦਾ, ਮੁਲਕ ਮੁਲਕ ਦਾ, ਧਰਮ ਧਰਮ ਦਾ, ਪੈਰੀਬਰ ਪੈਰੀਬਰ ਦਾ ਵੈਗੇ ਹੋ ਜਾਏਗਾ । ਲੜਾਈ ਤੇ ਮੁਕਾਬਲਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਪ੍ਰਕਰਿਤੀ ਮੰਨੇ ਜਾਣਗੇ, ਤੇ ਮੰਦਰਾਂ, ਮਸਜਿਦਾਂ, ਗੁਰਦੁਆਰਿਆਂ ਵਿਚ ਕਤਲ ਤੇ ਬਰਬਾਦੀ ਲਈ ਪ੍ਰਾਰਥਨਾਵਾਂ ਕੀਤੀਆਂ ਜਾਣਗੀਆਂ । ਏਥੇ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਵਿਭਚਾਰ ਵਿਚੋਂ ਧਨ ਕਮਾਇਆ ਜਾਏਗਾ । ਲੋਕਾਂ ਦੀਆਂ ਜਿੰਦਾਂ ਵਿਚੋਂ, ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਪਿੰਡਿਆਂ ਵਿਚੋਂ ਧਨ ਨਚੋੜਿਆ ਜਾਏਗਾ । ਕਾਮ-ਉਕਸਾਊ ਸਾਹਿਤ ਵੇਚਿਆ ਤੇ ਕਾਮ-ਭੜਕਾਊ ਸਿਨੇਮੇ ਵਖਾਏ ਜਾਣਗੇ, ਚਕਲੇ ਖੋਲ੍ਹੇ ਜਾਣਗੇ, ਵਿਭਚਾਰ ਦੇ ਲਾਈਸਾਸ ਦਿਤੇ ਜਾਣਗੇ । ਲੋਕਾਂ ਦੀ ਖ਼ੁਰਾਕ ਵਿਚ ਮਿਟੀ ਤੇ ਪਥਰ ਮਿਲਾ ਕੇ ਮੁਲ ਵਟਿਆ ਜਾਏਗਾ – ਏਥੋਂ ਤਕ ਕਿ ਜ਼ਹਿਰ ਮਿਲਾ ਕੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਮਾਰਨ ਦੀ ਕੀਮਤ ਭੀ ਲਈ ਜਾਏਗੀ । ਸਾਇੰਸ ਨਾਲ ਇਹੋ ਜਿਹੇ ਬੰਬ ਬਣਾਏ ਜਾਣਗੇ, ਜਿਹੜੇ ਘੰਟਿਆਂ ਵਿਚ ਸਾਰੀ ਮਨੁਖਤਾ ਦੀ ਅਲਖ ਮੁਕਾ ਸਕਣ ।

ਇਹ ਸਭਿਆਚਾਰ ਨਿਜੀ ਮੁਨਾਫੇ ਲਈ ਸ਼ਖ਼ਸੀ ਮੁਕਾਬਲੇ ਦੇ ਮਾਰੂ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਵਿਚੋਂ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਹਨਾਂ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਦੇ ਅਧੀਨ ਭਾਵੇਂ ਕੋਈ ਪੀਰ ਆਵੇ, ਭਾਵੇਂ ਪੈੜੀਬਰ, ਭਾਵੇਂ ਗੁਰੂ ਆਵੇ ਭਾਵੇਂ ਅਵਤਾਰ, ਲੂਣ ਦੀ ਖਾਣ ਵਿਚ ਸਭ ਲੂਣ ਹੋ ਜਾਣਗੇ। ਜਮਾਤਾਂ ਦੀ ਖਿਚੋ ਤਾਣ ਵਧਦੀ ਜਾਏਗੀ, ਤੇ ਮਨੁਖਾਂ ਵਿਚ ਗ਼ਰੀਬੀ, ਜਹਾਲਤ, ਬੀਮਾਰੀ, ਖ਼ੁਦ-ਗ਼ਰਜ਼ੀ, ਵਿਭਚਾਰ, ਲੜਾਈ ਏਨੇ ਵਧ ਜਾਣਗੇ ਕਿ ਇਕ ਦਿਨ ਇਹ ਸਭਿਆਚਾਰ ਏਸ ਖਿਚੋ ਤਾਣ ਨੂੰ ਸਹਾਰ ਨਹੀਂ ਸਕੇਗਾ, ਪਾਸ਼ ਪਾਸ਼ ਹੋ ਜਾਏਗਾ—ਆਪਣੇ ਹੀ ਹਥਿਆਰਾਂ ਨਾਲ, ਆਪਣੇ ਹੀ ਸੁਨਹਿਰੀ ਮਲਬੇ ਹੇਠਾਂ, ਦਬਿਆ ਜਾਏਗਾ।

ਇਹਦੇ ਸੋਨੇ ਦੀਆਂ ਕਾਨਾਂ ਵਿਚ, ਇਹਦੇ ਪਰਬਤ ਜੇਡੇ ਕਾਰਖ਼ਾਨਿਆਂ ਅੰਦਰ, ਇਹਦੀਆਂ ਮਿਲਖਾਂ ਜਗੀਰਾਂ ਉਤੇ, ਕਰੋੜਾਂ ਕਾਮੇ ਜਿਹੜੇ ਕਦੇ ਸੋਨੇ ਦੀ ਇਕ ਰੱਤੀ ਨੂੰ ਆਪਣਾ ਨਹੀਂ ਆਖ ਸਕੇ,

ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਬੱਚੇ ਹਾੜ ਵਿਚ ਨੰਗੇ ਤਪਦੇ ਤੋਂ ਸਿਆਲ ਵਿਚ ਨੰਗੇ ਠਰਦੇ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਭਰ ਕਦੇ ਭਰੇ ਢਿਡ ਦੀ ਸੰਤੁਸ਼ਟਤਾ ਮਹਿਸੂਸ ਨਹੀਂ ਕੀਤੀ – ਧਰਤੀ ਉਤੇ ਸਾਰੀ ਮਲਕੀਅਤ ਪੈਦਾ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਇਹ ਕਰੋੜਾਂ ਬੇ-ਵਸੀਲਾ ਤੇ ਬੇ-ਜਾਇਦਾਦ ਬਣਾ ਦਿਤੇ ਗਏ ਅਸਲੀ ਮਾਲਕ ਪਹਿਲੋਂ ਸੋਚਣਗੇ, ਫੇਰ ਇਕੱਠੇ ਹੋਣਗੇ, ਤੇ ਓੜਕ ਆਪਣੀ ਅਜਿਤ ਤਾਕਤ ਦੇ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਵਿਚ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਬਾਦਸ਼ਾਹਤ ਹਾਸਲ ਕਰਨ ਲਈ ਹੱਲਾ ਬੋਲਣਗੇ। ਹੱਲੇ ਦੀ ਜਦੋਜਹਿਦ ਵਿਚੋਂ ਉਹ ਨਵਾਂ ਸਭਿਆਚਾਰ ਪੈਦਾ ਹੋਵੇਗਾ, ਜਿਹੜਾ ਕਠੋਰ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਉਪਰੋਂ ਜਾਪਦੇ ਕੂਲੇ ਸਭਿਆਚਾਰ ਨਾਲੋਂ ਏਡਾ ਵਖਰਾ ਹੋਵੇਗਾ ਜੇਡਾ ਕੋਈ ਨਰੋਆ ਤੇ ਸੁਨੱਖਾ ਕਾਰੀਗਰ ਕਿਸੇ ਤਹਿਜ਼ੀਬ-ਯਾਫ਼ਤਾ ਜਲਾਦ ਨਾਲੋਂ ਵਖਰਾ ਹੋਦਾ ਹੈ।

ਤੇ ਪੁਰਾਣੇ ਨਿਰਦਈ ਸਮਾਜ ਦੇ ਖੰਡਰਾਂ ਉਤੇ ਬੇ-ਜਮਾਤ ਮਨੁਖਤਾ ਉਸਰੇਗੀ। ਸਾਰੇ ਮਨੁਖ ਸਾਰਿਆਂ ਲਈ ਧਨ ਪੈਦਾ ਕਰਨਗੇ। ਸਾਇੰਸ ਇਹਨਾਂ ਦੀ ਬਾਂਦੀ ਹੋਵੇਗੀ। ਧਰਤੀ ਸੋਨਾ ਉਗਲੇਗੀ, ਆਕਾਸ਼ ਸੋਨਾ ਵਰ੍ਹਾਣਗੇ। ਪੌਣ ਖੇਤੀ ਕਰੇਗੀ, ਕਿਰਨਾਂ ਇੰਜਨ ਚਲਾਣਗੀਆਂ। ਮੁਲਕਾਂ ਦੀਆਂ ਹੱਦਾਂ ਬੇਕਾਰ ਹੋ ਜਾਣਗੀਆਂ, ਕਿਉਂਕਿ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਸੋਨਾ ਪੌਣ ਵਾਂਗ ਆਰ ਪਾਰ ਜੀਵਨ ਰੁਸ਼ਨਾਏਗਾ। ਕੋਈ ਥੋੜ ਨਹੀਂ ਰਹੇਗੀ ਕਿ ਸੰਭਾਲੇ ਕੀਤੇ ਜਾਣ, ਪਲਟਨਾਂ ਬੇ-ਅਰਥ ਹੋ ਜਾਣਗੀਆਂ, ਬੰਬ ਪਾਗ਼ਲ ਦਿਮਾਗ਼ ਦੀ ਕਾਢ ਸਮਝੇ ਜਾਣਗੇ। ਕੋਈ ਕਿਸੇ ਲਈ ਮਸ਼ੀਨਾਂ ਨਹੀਂ ਚਲਾਏਗਾ, ਕੋਈ ਕਿਸੇ ਦੀਆਂ ਜ਼ਮੀਨਾਂ ਨਹੀਂ ਵਾਹੇਗਾ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਘਣ-ਛਤੇ ਵਾਂਗ ਮਿਠੇ ਰੁਝੇਵੇਂ ਦੀ ਝਣਕਾਰ ਹੋ ਜਾਵੇਗੀ, ਤੇ ਬੇ-ਅੰਤ ਪੈਦਾਵਾਰ ਸਾਰੇ ਲੋਕਾਂ ਦਾ ਜੀਵਨ ਪੱਧਰ ਉਚਾ ਕਰੇਗੀ। ਸਾਥੀਆਂ ਨਾਲ ਰਿਸ਼ਤੇ ਕੋਮਲ ਹੋ ਜਾਣਗੇ। ਅਮਲਾਂ, ਖ਼ਿਆਲਾਂ, ਇਤਕਾਦਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕਠੋਰਤਾ ਉਡ ਜਾਏਗੀ। ਜਦੋਂ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਦੀ ਕਮਾਈ ਚੁਰਾਣ ਵਿਚ ਕੋਈ ਦਿਲਚਸਪੀ ਨਹੀਂ ਰਹੇਗੀ, ਈਰਖਾ ਲਫ਼ਜ਼

ਦੇ ਅਰਥ ਵਟ ਵਟ ਕੇ ਹੋਰ ਦੇ ਹੋਰ ਹੋ ਜਾਣਗੇ। ਸਾਥੀਆਂ ਦੀ ਦਰਸ਼ਿਟੀ ਤੇ ਸਾਥੀਆਂ ਦੇ ਗਿਆਨ ਦਾ ਸ਼ਖ਼ਸ ਦੀਆਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਉਤੇ ਅਸਰ ਏਨਾ ਪਰਤੱਖ ਹੋਵੇਗਾ ਕਿ ਸਾਥੀ ਦੀ ਉਨਤੀ ਤੇ ਆਪਣੀ ਉਨਤੀ ਵਿਚ ਕੋਈ ਭਿੰਨ ਭੇਤ ਨਹੀਂ ਦਿਸੇਗਾ। ਨਰਕ ਦਾ ਡਰਾਵਾ, ਪਾਪਾਂ ਦਾ ਦੰਡ, ਕਾਨੂੰਨਾਂ ਦੀ ਸਜ਼ਾ, ਧਰਮ ਰਾਜ ਦੀ ਕਰੋਪੀ ਅਨੁਸੁਣੀਆਂ ਗਲਾਂ ਜਾਪਣਗੀਆਂ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਕਿਤਾਬਾਂ ਵਿਚ ਪੜ੍ਹ ਕੇ ਲੋਕ ਹੁਸਿਆ ਕਰਨਗੇ।

ਪਿਆਰ, ਦੋਸਤੀ, ਹੁਸਨ, ਸੁਹਜ, ਹੁਨਰ, ਕਲਾ ਸਿਰਫ਼ ਓਦੋਂ ਹੀ ਜੋਬਨ ਤੇ ਆਉਣਗੇ, ਜਦੋਂ ਧਰਤੀ ਦੀ ਸਮੁਚੀ ਦੌਲਤ ਸਾਰੇ ਲੋਕਾਂ ਦੀ ਸਿਹਤ, ਸਾਰੇ ਲੋਕਾਂ ਦੀ ਅਕਲ, ਤੇ ਸਾਰੇ ਲੋਕਾਂ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਪੱਧਰ ਉਚਿਆਂ ਕਰਨ ਵਿਚ ਵਰਤੀ ਜ ਏਗੀ, ਜਦੋਂ ਹਰ ਸ਼ਖ਼ਸ ਲਈ ਉਹਦੇ ਮਨ-ਪਸੰਦ ਰੁਜ਼ਗਾਰ ਦਾ ਮਿਲਣਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਸਵਾਲ ਨਹੀਂ, ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਬੁਨਿਆਦੀ ਸ਼ਰਤ ਹੋਵੇਗੀ।

ਜਿਥੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਕੀਮਤਾਂ ਸ਼ਖ਼ਸੀ ਹਨ, ਉਥੇ ਹਰ ਕੋਈ ਆਪਣੇ ਹੀ ਸੁਖ ਉਤੇ ਨੀਝ ਲਾਈ ਜੀਵੀ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਏਸ ਲਈ ਹਰ ਕੋਈ ਰਿਸ਼ਵਤਾਂ ਦੇ ਕੇ ਕੰਮ ਕਢਾਣ, ਧੋਖੇ ਦੇਣ, ਝੂਠੀ ਇਸ਼ਤਿਹਾਰਬਾਜ਼ੀ ਕਰਨ, ਘਟ ਤੋਲਣ, ਖੋਟਾ ਵੇਚਣ, ਚੋਰੀਆਂ ਕਰਨ, ਬੇ-ਵਫ਼ਾ ਹੋਣ ਲਈ ਕਦਮ ਕਦਮ ਉਤੇ ਪ੍ਰੇਰਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਸਾਰੇ ਕੰਮ ਲਾਭਦਾਇਕ ਦਿਸਦੇ ਹਨ, ਇਹਨਾਂ ਤੋਂ ਬਚ ਕੇ ਰਹਿ ਸਕਣਾ ਲਾਸਾਨੀ ਗੁਣ ਗਿਣਿਆਂ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਢੋਰੀ ਠਗੀ, ਬੇ-ਵਫ਼ਾਈ, ਸਭ ਸਾਡੇ ਧਨ ਵਿਚ ਵਾਧਾ ਕਰਦੇ ਹਨ ਤੇ ਧਨ ਨਿਹਕਲੰਕ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਪਰ ਇਹਨਾਂ ਕਦਰਾਂ ਦਾ ਸਿੱਟਾ ਇਹ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਉਹ ਰੁਚੀਆਂ ਜਿਹੜੀਆਂ ਸਭਿਆਚਾਰ ਦੀਆਂ ਨੀਹਾਂ ਹਨ, ਅਮਲ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦੀਆਂ । ਦੋਸਤੀ, ਪਿਆਰ, ਕੰਮ ਆਉਣ, ਸਦਕੇ ਹੋਣ, ਦੂਜੇ ਦੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਦੇ ਖ਼ਿਆਲ ਤੋਂ ਮਨੁਖ ਰੂਹ ਵਾਂਝੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ, ਤੇ ਉਹਦੇ ਡੂੰਘੇ ਸੋਮੇ ਰਵਾਂ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੇ । ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ

18

ਚਸ਼ਮਾ ਡਕੋ ਡਕ ਨਹੀਂ ਭਰਦਾ ਤੇ ਇਸ ਕਰਕੇ ਭਰਪੂਰਤਾ ਦੀ ਤਾਂਘ ਮਨੁਖੀ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ ਸਦਾ ਤੜਪਦੀ ਰਹਿੰਦੀ, ਮਨੁਖ ਕਖੀ ਪਲਾਈ ਹਥ ਮਾਰਦਾ ਆਪਣੀ ਚੂਲੋਂ ਉਖੜਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਤੇ ਅਸਮਾਨੋਂ ਕਣੀਆਂ ਨਾਲ ਧੁਪ ਕੇ ਪੱਤਾ ਪੱਤਾ ਨਿਖਰਣ ਦੇ ਸੁਆਦ ਲਈ ਬੇ-ਕਰਾਰ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ।

ਤੇ ਜਦੋਂ ਸ਼ਖ਼ਸੀ ਨਿਵੇਕਲਤਾ ਦੀਆਂ ਉਜਾੜਾਂ ਵਿਚੋਂ ਲੰਘ ਕੇ ਮਨੁਖਤਾ ਮਿਲਵਰਤਣ ਦੇ ਚਮਨਾਂ ਵਿਚ ਪੁਜ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਓਦੋਂ ਮਨੁਖੀ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਵਿਚ ਵਾਧੇ ਦਾ ਕੋਈ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਰਹਿੰਦਾ । ਨਿਤ ਨਵੇਂ ਜੀਵਨ-ਸੌਮੇ ਫੁਟਦੇ ਤੇ ਜੀਵਨ-ਪਾਣੀਆਂ ਦੀਆਂ ਤੈਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਮੌਤੀ ਉਪਰ ਆਉਂਦੇ ਹਨ । ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਆਪਣੀਆਂ ਜਾਦੂ-ਤੰਦਾਂ ਨਾਲ ਸਾਰੀ ਮਨੁਖਤਾ ਨੂੰ ਜੋੜ ਦੇਂਦੀ ਹੈ । ਜਿੰਨਾ ਵਿਸ਼ਾਲ ਇਹ ਜੋੜ-ਮੇਲ, ਜਿੰਨੀਆਂ ਸੂਖਮ ਏਸ ਜੋੜ-ਮੇਲ ਦੀਆਂ ਤੰਦਾਂ, ਓਨਾ ਹੀ ਡੂੰਘਾ ਲੋਕਾਂ ਦਾ ਸਭਿ-ਆਚਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ।

ਸ਼ਖਸੀ ਨਿਵੇਕਲਤਾ ਦੇ ਵੀਰਾਨੇ ਵਿਚ ਲੋਕ ਸਾਥੀਆਂ ਨੂੰ ਭੁਲ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਆਪਣੀਆਂ ਗ਼ਰਜ਼ਾਂ ਦੀ ਪੂਰਤੀ ਦੇ ਵਸੀਲਿਆਂ ਤੋਂ ਛੁਟ ਉਹ ਕੋਈ ਹਸਤੀ ਨਹੀਂ ਜਾਪਦੇ । ਸਿਰਫ਼ ਇਕੋ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਆਪਣੇ ਸਾਹਮਣੇ – ਆਪਣਾ ਹਿਤ, ਆਪਣਾ ਲਾਭ । ਸਾਥੀਆਂ ਨੂੰ ਭੁਖਿਆਂ ਰਖ ਕੇ ਆਪਣੇ ਅਨਾਜ-ਗੋਦਾਮ ਭਰੇ ਰਖੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਉਹਨਾਂ ਕੋਲੋਂ ਬਾਰਾਂ ਬਾਰਾਂ ਘੰਟੇ ਮੁਸ਼ੱਕਤ ਲੈ ਕੇ ਆਪਣੇ ਯਾਦਗੀਰੀ ਮਕਬਰੇ ਉਸਾਰੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਬੇ-ਵਸੀਆਂ ਮੁਟਿਆਰਾਂ ਦੇ ਸਤ ਭੰਗ ਕਰਕੇ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਪਿਓਆਂ, ਭਰਾਵਾਂ ਤੇ ਪਤੀਆਂ ਨੂੰ ਕਤਲ ਕਰਾਇਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਗੁਆਂਢੀ ਆਪਣੀਆਂ ਧੀਆਂ ਨੂੰ ਵੇਖਣ ਵਾਲਿਆਂ ਦੀਆਂ ਅਖਾਂ ਕਢਦੇ, ਪਰ ਆਪ ਗੁਆਂਢੀਆਂ ਦੀਆਂ ਧੀਆਂ ਉਤੇ ਊਜਾਂ ਲਾਂਦੇ; ਆਪਣੀਆਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਦੂਜਿਆਂ ਕੋਲੋਂ ਲੁਕਾਂਦੇ, ਦੂਜੇ ਦੀ ਖ਼ੁਸ਼ਹਾਲੀ ਤੋਂ ਸੜਦੇ; ਆਪਣਾ ਕੂੜਾ ਦੂਜੇ ਦੇ ਘਰਾਂ ਕੋਲ ਸੁਟਦੇ ਹਨ, ਦੂਜੇ ਵਿਚ ਇਹਨਾਂ ਆਦਤਾਂ ਦੀ ਨਿੰਦਾ ਕਰਦੇ, ਪਰ ਆਪੀ ਉਹਨਾਂ ਨਾਲੋਂ ਬਹੁਤੇ ਦੋਸ਼ੀ ਹੁੰਦੇ ਹਨ।

ਕਈਆਂ ਦਾ ਖ਼ਿਆਲ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਆਦਤਾਂ ਕਿਸੇ ਟੱਬਰ ਦੀਆਂ ਖ਼ਾਸ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਤੇ ਚੰਗੇ ਪਰਚਾਰ, ਜਾਂ ਧਰਮ-ਅਭਿਆਸਾਂ ਨਾਲ ਠੀਕ ਹੋ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਪਰ ਅਸੀਂ ਵੇਖਦੇ ਹਾਂ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਇਹਨਾਂ ਆਦਤਾਂ ਬਾਰੇ ਰੋਸ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਉਹਨਾਂ ਵਿਚ ਵੀ ਇਹ ਮੌਜੂਦ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ – ਸਿਰਫ਼ ਪ੍ਰਗਟਾਵੇਂ ਦੇ ਖੇਤਰ ਅਡਰੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਕੋਈ ਪੈਸਿਆਂ ਦੀ ਚੋਰੀ ਬਿਲਕੁਲ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ, ਪਰ ਰੁਪਈਆਂ ਦੀ ਕਰ ਲੈਂਦੇ ਹਨ; ਕਈ ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਦੀ ਚੋਰੀ ਨੂੰ ਬੜਾ ਔਗਣ ਸਮਝਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਲਖਾਂ ਦੀ ਚੋਰੀ ਲਈ ਰੀਝਦੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਕਈ ਲੋਕ ਆਪਣੇ ਹਮ-ਜਮਾਤ ਲੋਕਾਂ ਨਾਲ ਜ਼ਰਾ ਜਿੰਨੀ ਕਠੋਰਤਾ ਤੋਂ ਸ਼ਰਮਾਂਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਦੂਜੀ ਜਮਾਤ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਜਿਊਂਦਾ ਸਾੜ ਸਕਦੇ ਹਨ।

ਅਸਲੀਅਤ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਨਰਮ ਜਾਂ ਕਠੋਰ ਹੋਣਾ, ਦਯਾਵਾਨ ਜਾਂ ਜ਼ਾਲਮ ਹੋਣਾ, ਨਿੱਜ-ਫ਼ੈਸਲੇਂ ਉਤੇ ਨਿਰਭਰ ਨਹੀਂ ਇਹ ਪ੍ਰਚਲਤ ਸਮਾਜੀ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਦੀ ਅਵੱਸ਼ਕਤਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ – ਤੇ ਚੰਗੀ ਜਾਂ ਮੰਦੀ – ਇਹ ਹੀ ਅਵੱਸ਼ਕਤਾ ਲੋਕਾਂ ਦਾ ਸਭਿਆਚਾਰ ਆਖੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ।

ਜੇ ਇਹ ਰਿਸ਼ਤੇ ਇਹੋ ਜਿਹੇ ਹਨ ਕਿ ਇਹਨਾਂ ਨੂੰ ਜ਼ੋਰੀ ਕਾਇਮ ਰਖਣ ਲਈ ਜੇਲ੍ਹਖ਼ਾਨੇ, ਤੋਂਪਖ਼ਾਨੇ, ਟੈਂਕ, ਐਟਮ ਤੇ ਹਾਈਡਰੋਜਨ ਖ਼ੰਬ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹਨ, ਤਾਂ ਇਹਨਾਂ ਦੇ ਟੁਟੇ ਬਿਨਾਂ ਉਹ ਮਨੁਖੀ ਸਭਿਆਚਾਰ ਕਾਇਮ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕੇਗਾ। ਜਿਸ ਦੀ ਝਲਕ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਆਸ਼ਕਾਂ ਤੇ ਸ਼ਾਇਰਾਂ ਦੀਆਂ ਕਲਪਨਾਵਾਂ ਵਿਚੋਂ ਸਦੀਆਂ ਤੋਂ ਦਿਸਦੀ ਰਹੀ ਹੈ।



ਸੁਚ ਪਰ ਅਿ

WE

ਦਾ ਲਿੰ ਹੈ। ਹੁੰਦ ਨਹ

> ਮਿ ਲਿ ਲੋ

ਦੀ

### ਲਿਖਾਰੀ ਦਾ ਕਰਤੱਵ ਤੇ ਟੀਚਾ

ਲ਼

λi

ODDDDDDDDDDDD

ਇਕ ·ਫ਼ਿਲਮ ਵਿਚ ਅਸੀਂ ਬਹਾਦਰ ਕੰਮ, ਸੁਰੀਲੇ ਗੀਤ, ਸੁਚੱਜੀ ਕਾਰੀਗਰੀ, ਬਾਂਕੇ ਗਭਰੂ, ਸੁਹਣੀਆਂ ਮੁਟਿਆਰਾਂ ਵੇਖਦੇ ਹਾਂ, ਪਰ ਫ਼ਿਲਮ ਦੇ ਚਰਿਤ੍ਰਾਂ ਦੀ ਕਾਮਯਾਬੀ ਦਾ ਨਿਰਭਰ ਉਹਨਾਂ ਪਿਛੇ ਅਦਿੱਖ ਖਲੌਤੇ ਡਾਇਰੈਕਟਰ ਉਤੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੇ ਚਰਿਤ੍ਰਾਂ ਦੀ ਹਰ ਅਦਾ ਘੋਖੀ, ਪੜਚੋਲੀ, ਤੇ ਸੋਧੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਏਸੇ ਹੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮਨੁਖੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਵਧੀਆ ਜਾਂ ਘਟੀਆ ਹੋਣ ਦਾ ਨਿਰਭਰ ਭੀ ਉਹਦੇ ਡਾਇਰੈਕਟਰਾਂ ਉਤੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ – ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਲਿਖਾਰੀ ਦਾ ਦਰਜਾ ਖ਼ਾਸ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਲਿਖਾਰੀ ਦਾ ਕਰਤੱਵ ਦੂਹਰਾ ਹੈ। ਪਹਿਲਾਂ ਤਾਂ ਇਹ ਮਨੁਖੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਓਸ ਭਾਗ ਦਾ ਇਤਿਹਾਸਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਭਾਗ ਨੂੰ ਸਿਵਾਇ ਲਿਖਾਰੀ ਦੇ ਹੋਰ ਕੋਈ ਬਿਆਨ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦਾ, ਤੇ ਜਿਸ ਬਿਨਾਂ ਇਤਿਹਾਸ ਜੀਵਨ ਦਾ ਜਿਊਂਦਾ ਨਾਟਕ ਨਹੀਂ, ਸਿਰਫ਼ ਇਕ ਬੇ-ਜਾਨ ਤਸਵੀਰ ਰਹਿ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਮਿਸਾਲ ਦੇ ਤੌਰ ਤੇ, ਜੇ ਅਸਾਂ ਕਿਸੇ ਸ਼ਹਿਰ ਦਾ ਪੂਰਾ ਇਤਿਹਾਸ ਲਿਖਣਾ ਹੋਵੇ, ਉਹਦੀ ਆਬਾਦੀ, ਉਹਦਾ ਰਕਬਾ, ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਪੇਸ਼ੇ, ਲੋਕਾਂ ਦੀਆਂ ਜ਼ਮੀਨਾਂ ਜਾਂ ਏਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਹੋਰ ਬਾਹਰਲੇ ਨਕਸ਼ ਲਿਖਾਰੀ ਦੀ ਮਦਦ ਬਿਨਾਂ ਖਿਚੇ ਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਏਸ ਸ਼ਹਿਰ ਦੀਆਂ

ਇਹ ਜਜ਼ਬਾਤੀ ਚਿਤ੍ਰਕਾਰੀ ਲਿਖਾਰੀ ਦਾ ਕਰਤੱਵ ਹੈ। ਦਿਲ ਦੀ ਤੈਹਾਂ ਵਿੱਚੋਂ ਮਲਕੜੇ ਉਠਦੀ ਨਿੱਕੀ ਤੋਂ ਨਿੱਕੀ ਕਿਸੇ ਲਹਿਰ ਲਈ ਲਿਖਾਰੀ ਜ਼ਬਾਨ ਪੈਦਾ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਸ਼ਬਦ ਘੜਦਾ ਤੇ ਜੋੜਦਾ ਹੈ, ਸੰਗੀਤ ਦੀ ਲੈ ਵਾਂਗ ਜਜ਼ਬਿਆਂ ਦੇ ਉਤਾਰ ਚੜ੍ਹਾ ਨੂੰ ਫ਼ਿਕਰਿਆਂ ਵਿਚ ਪਰੋਂਦਾ ਹੈ। ਆਮ ਜ਼ਬਾਨ ਏਸ ਉਤਾਰ ਚੜ੍ਹਾ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦੀ। ਲਿਖਾਰੀ ਆਪਣੇ ਦਿਲ ਦੀਆਂ ਤਾਰਾਂ ਉਤੇ ਲੋੜੀਂਦੀ ਜ਼ਬਾਨ ਟੁਣਕਾਂਦਾ ਹੈ। ਏਸ ਜ਼ਬਾਨ ਵਿਚ ਲਿਖੀ ਮਨੁਖ ਦੀ ਰੂਹਾਨੀ ਕਹਾਣੀ ਨੂੰ ਸਾਹਿੱਤ ਆਖਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਆਮ ਜ਼ਬਾਨ ਜ਼ਮੀਨ ਦੇ ਕੇਂਦਰ, ਆਕਾਸ਼ ਦੇ ਤਾਰਿਆਂ, ਤੇ ਮਨੁਖੀ ਨਾਟਕ ਦੇ ਹਾਦਸਿਆਂ ਨੂੰ ਬਿਆਨ ਕਰ ਸਕਦੀ ਹੈ – ਮਨੁਖੀ ਜਜ਼ਬਿਆਂ ਦੀ ਅਮਿਤਤਾ ਤੇ ਅਥਾਹਤਾ ਨੂੰ ਛੁਹ ਤਕ ਨਹੀਂ ਸਕਦੀ। ਤੇ ਸਾਰੀ ਸਾਇੰਸ ਤੇ ਸਭ ਈਜਾਦਾਂ ਦਾ ਸੋਮਾ ਮਨੁਖੀ ਜਜ਼ਬੇ ਹਨ – ਇਹਨਾਂ ਜਜ਼ਬਿਆਂ ਦੀ ਧੂ ਹੀ ਮਨੁਖੀ ਦਿਮਾਗ਼ ਨੂੰ ਨਵੀਆਂ ਕਾਵਾਂ ਤੇ ਨਵੀਆਂ ਲੀਹਾਂ ਲਈ ਬੇ-ਚੈਨ ਰਖਦੀ ਹੈ।

ਦੂਜਾ ਵਡਾ ਕੰਮ ,ਲਿਖਾਰੀ ਦਾ ਮਨੁਖੀ ਸਮਾਜ ਨੂੰ ਨਵਿਆਂ ਨਰੋਇਆਂ ਰਖਣਾ ਹੈ । ਧਰਤੀ ਨੂੰ ਉਹਦੀ ਅੰਦਰਲੀ ਕੀਮੀਆਈ ਸ਼ਕਤੀ ਤੇ ਕੁਦਰਤ ਦੇ ਮੌਸਮ ਬੁਢਿਆਂ ਨਹੀਂ ਹੋਣ ਦੇ ਦੇ, ਹਰ ਵਰ੍ਹੇ ਇਹਦੇ ਉਤੇ ਨਵਾਂ ਜੋਬਨ ਲਿਆਉਂਦੇ ਹਨ । ਪਰ ਮਨੁਖੀ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਕੀਮੀਆਈ ਸ਼ਕਤੀ ਦੇ ਉਲਟ ਪੁਰਾਣੀਆਂ ਲੀਹਾਂ ਵਿਚ ਧਸੇ ਰਹਿਣ ਦੀ ਰੂਚੀ ਹੈ । ਜੇ ਇਹਨਾਂ ਦਿਨੋਂ ਦਿਨ ਡੁੰਘੀਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ

94É

ਜਾਂਦੀਆਂ ਲੀਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕੋਈ ਪ੍ਰਬਲ ਪ੍ਰੇਰਨਾ ਇਹਨੂੰ ਬਾਹਰ ਨਾ ਕਢਦੀ ਰਹੇ ਤਾਂ ਮਨੁਖੀ ਸਮਾਜ ਦੇ ਮੂੰਹ ਉਤੇ ਇਕੋ ਨਸਲ ਵਿਚ ਝੁਰੜੀਆਂ ਪੈ ਜਾਣ।

ਲਿਖਾਰੀ ਇਹਨੂੰ ਬੁਢਿਆਂ ਨਹੀਂ ਹੋਣ ਦੇਂਦਾ – ਪੁਰਾਣੀਆਂ ਲੀਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕਢਦਾ ਤੇ ਨਵੇਂ ਮਾਰਗਾਂ ਦੀ ਟੋਹ ਦੇਂਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਅਸਲੀਅਤ ਬੜੀ ਵਿਸ਼ਾਲ ਹੈ। ਏਸ ਅਸਲੀਅਤ ਨੂੰ ਅਨਗਿਣਤ ਹੀ ਰਸਤੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਲਿਖਾਰੀ ਦਾ ਕੰਮ ਘਟ ਲੰਮੇ, ਘਟ ਬਿਖੜੇ ਰਸਤਿਆਂ ਦੀ ਢੂੰਡ ਵਿਚ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ 'ਸਰਵੇ' ਕਰਦਿਆਂ ਰਹਿਣਾ ਹੈ। ਲਿਖਾਰੀ ਮਨੁਖਤਾ ਦੀਆਂ ਉਸਾਰੂ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਨੂੰ ਉਭਾਰਦਾ ਤੇ ਉਹਦੇ ਚਾਆਂ ਨੂੰ ਮਲ੍ਹਾਰਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਨਵੇਂ ਸੁਆਦਾਂ ਦੀ ਖਿਚ ਪਾ ਕੇ ਅਪਰ ਅਪਾਰ ਕੁਦਰਤ ਦੇ ਖ਼ਜ਼ਾਨਿਆਂ ਦੀ ਲਟਕ ਲਾਈ ਰਖਦਾ ਹੈ। ਜਿਹੜਾ ਖ਼ਿਆਲ, ਜਿਹੜਾ ਅਮਲ, ਜਿਹੜੀ ਜਾਰ – ਜੋ ਕੁਝ ਵੀ ਮਨੁਖ ਦੀ ਖੁਸ਼ੀ ਵਿਚ ਵਾਧਾ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਓਸ ਸਭ ਕਾਸੇ ਦੀ ਹਮੇਤ ਵਿਚ ਇਹ ਆਪਣੀ ਜਾਣ ਲੜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਲਿਖਾਰੀ ਬਾਰੇ ਇਹ ਕਹਿਣਾ ਕਿ ਉਹ ਆਪਣੇ ਸਮਕਾਲੀਆਂ ਨਾਲੋਂ ਵਖਰੇ ਤੇ ਉਚੇ ਸੁਆਦਾਂ ਵਾਲੀ ਲਿਆਕਤ ਹੈ, ਜਿਦ੍ਹਾਂ ਟੀਚਾ ਕਲਾ ਦਾ ਕਮਾਲ ਹੈ, ਤੇ ਜਿਦ੍ਹੀ ਕਲਾ ਦਾ ਕਮਾਲ ਹੀ ਉਹਦੀ ਵਿਡਿੱਤਣ ਦਾ ਨਾਪ ਹੁੰਦਾ ਹੈ – ਉਸਦੇ ਜੀਵਨ-ਕਰਤਵ ਨੂੰ ਛੁਟਿਆਨਾ ਹੈ । ਕਲਾ ਦੇ ਕਮਾਲ ਨਾਲੋਂ ਬਹੁਤ ਉਚਾ ਲਿਖਾਰੀ ਦਾ ਟੀਚਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ – ਕਲਾ ਏਸ ਟੀਚੇ ਉਤੇ ਪਹੁੰਚਣ ਲਈ ਉਹਦਾ ਬੜਾ ਸੁਚੱਜਾ ਸਾਧਨ ਹੈ । ਉਹਦਾ ਟੀਚਾ ਮਨੁਖੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਸੁਖਾਂਵਿਆਂ ਬਣਾਨਾ ਤੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਔਕੜਾਂ ਘਟਾਣਾ ਹੈ।

ਲਿਖਾਰੀ ਸਿਰਫ਼ ਜਜ਼ਬਾਤੀ ਇਤਿਹਾਸ ਲਿਖ ਸਕਣ ਜਾਂ ਆਪਣੇ ਸਮਕਾਲੀਆਂ ਨੂੰ ਨਵੇਂ ਸੁਆਦਾਂ, ਦਾ ਮੰਕੇਤ ਦੇ ਸਕਣ ਨਾਲ ਹੀ ਸੰਤੁਸ਼ਟ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ। ਉਹ ਸਮੁਚੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਨਿਰਾ ਵਕੀਲ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਸਿਪਾਹੀ ਵੀ ਹੈ। ਉਹ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਹਰ ਜ਼ਰੂਰੀ ਮੁਆਮਲੇ ਵਿਚ ਦਖ਼ਲ ਦੇਣਾ ਆਪਣਾ ਧਰਮ ਸਮਝਦਾ ਹੈ। ਕੋਈ ਬੇਇਨਸਾਫ਼ੀ, ਕੋਈ ਤਸ਼ੱਦਦ, ਕੋਈ ਹਾਨੀਕਾਰਕ ਰੂਚੀ, ਕੋਈ ਬੋਦੀ ਜੀਵਨ-ਜਾਚ, ਕੋਈ ਭਿਆਨਕ ਸਾਜ਼ਸ਼ – ਕਿਸੇ ਤੋਂ ਭੀ ਬੇ-ਵਾਸਤਾ ਉਹ ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਸਕਦਾ। ਜੇ ਉਹਦੀ ਕਲਮ ਕਿਸੇ ਖ਼ਤਰੇ ਦੇ ਬਰਾਬਰ ਨਹੀਂ ਉਤਰ ਸਕਦੀ, ਤਾਂ ਆਪਣੀ ਛਾਤੀ ਡਾਹਣ ਲਈ ਭੀ ਉਹ ਤਿਆਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਮਨੁਖਾਂ ਦੀ ਖ਼ੁਸ਼ੀ ਤੇ ਮਨੁਖਾਂ ਦੀ ਤਰੱਕੀ ਨੂੰ ਜੋ ਕੁਝ ਭੀ ਰੋਕਦਾ ਹੈ, ਉਹਦੇ ਨਾਲ ਬੇ-ਸੰਕੋਚ ਟੱਕਰ ਲੈਣਾ ਲਿਖਾਰੀ ਦਾ ਧਰਮ ਹੈ। ਲਿਖਾਰੀ ਦਾ ਨਿਵਾਸ ਨਿਵੇਕਲਾ ਚੁਨੇਗਚ ਮੁਨਾਰਾ ਨਹੀਂ, ਮਨੁਖੀ ਸੰਗਰਾਮ ਦਾ ਹਰ ਖੇਤਰ ਹੈ।

ਤੇ ਉਹਦੇ ਟੀਚੇ ਦੀ ਸਭ ਤੋਂ ਉਚੀ ਸਿਖਰ, ਜਿਸ ਉਤੇ ਉਹਦੀਆਂ ਮਨੁਖ-ਸਨੇਹੀ ਅਖਾਂ ਸਦਾ ਲਗੀਆਂ ਰਹਿੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਮਨੁਖਤਾ ਦੀ ਏਕਤਾ, ਸਾਰੇ ਮਨੁਖਾਂ ਦਾ ਭਰੱਪਣ ਹੈ। ਲਿਖਾਰੀ ਦੇ ਹੁਨਰ ਦਾ ਨਾਪ ਉਹਦੀ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਜੀਵਨ ਨਾਲ ਇਕ-ਮਿਕਤਾ ਹੈ। ਜੇ ਉਹ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਦੁਖਾਂ ਸੁਖਾਂ ਨੂੰ ਅਪਣਾ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ, ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਪਿਆਰਾਂ ਨਾਲ ਧੜਕ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ, ਲੋਕਾਂ ਦੀਆਂ ਪੀੜਾਂ ਨਾਲ ਪੀੜਤ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ – ਤਾਂ ਉਹਦੀਆਂ ਕਹਾਣੀਆਂ ਦਾ ਸੌਮਾ ਸੁਕ ਜਾਏਗਾ, ਉਹਦੀ ਆਪਣੀ ਕਹਾਣੀ ਬਹੁਤਾ ਚਿਰ ਨਹੀਂ ਲਮਕਾਈ ਜਾ ਸਕੇਗੀ। ਕਲਮ ਓਸੇ ਲਿਖਾਰੀ ਦੀ ਬੇ-ਅਟਕ ਚਲਦੀ ਰਹੇਗੀ, ਜਿਸ ਨੇ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਦੁਖਾਂ ਸੁਖਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣਾ ਬਣਾ ਲਿਆ ਹੈ। ਹੀਰੋਸ਼ੀਮਾਂ ਵਿਚ ਓਸੇ ਦੀਆਂ ਮੁਹੱਬਤਾਂ ਉਤੇ ਬੰਬ ਡਿਗਦਾ ਹੈ, ਕੋਰੀਆਂ ਵਿਚ ਓਸੇ ਦੀਆਂ

ਇ

ਖੇਤ

ਲਿ

ਹਿ

ਮਹ

ਹੀ ;

ਉਹ

ਚਿਤ੍ਰ

ਲਗ

ਭੈਣਾਂ ਨੂੰ ਨੰਗਿਆਂ ਕਰਕੇ ਸਿਪਾਹੀ-ਕੈਂਪਾਂ ਵਿਚ ਰੋਲਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਮਰਾਕੋ, ਗੋਆ, ਟਿਊਨਿਸ ਵਿਚ ਓਸੇ ਦੀ ਆਜ਼ਾਦੀ ਦੁਆਲੇ ਜ਼ੰਜੀਰ ਬੱਧੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ।

ਲਿਖਾਰੀ ਜੋ ਆਪਣੇ ਹੁਨਰ ਨਾਲ ਸੱਚਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਤਾਂ ਉਹ ਏਸ ਸਚਾਈ ਦਾ ਵਿਸ਼ਵਾਸੀ ਹੋਣੋਂ ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਸਕਦਾ ਕਿ ਮਨੁਖਤਾ ਵੰਡੀ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦੀ। ਸਾਰੀ ਧਰਤੀ ਦੇ ਮਨੁਖ ਇਕੋ ਭਾਈਚਾਰਾ ਹਨ, ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਅਸਲਾ ਇਕੋ ਹੈ, ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਲਾਭ ਸਾਂਝੇ ਹਨ, ਤਕਦੀਰ ਸਾਂਝੀ ਹੈ।

ਜਿਹੜੀ ਭੀ ਸਾਜ਼ਸ਼ ਏਸ ਸਾਂਝ ਦੀਆਂ ਵੰਡੀਆਂ ਪਾਂਦੀ ਹੈ, ਉਹਦੇ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਲਿਖਾਰੀ ਆਵਾਜ਼ ਉਠਾਂਦਾ ਹੈ। ਕੋਈ ਭੀ ਅਹਿਦਨਾਮਾ ਜਿਹੜਾ ਧੜੇ ਬਣਾਂਦਾ ਤੇ ਮਨੁਖਤਾ ਲਈ ਲੜਾਈ ਦਾ ਸਹਿਮ ਖੜਾ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਲਿਖਾਰੀ ਦੀ ਪੜਚੋਲ ਦਾ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਮਨੁਖਤਾ ਲਿਖਾਰੀ ਦਾ ਇਸ਼ਕ ਹੈ, ਤੇ ਅਮਨ ਏਸ ਇਸ਼ਕ ਦੇ ਅਭਿਆਸ ਦਾ ਖੇਤਰ ਹੈ। ਏਸ ਇਸ਼ਕ ਦੀ ਜੰਗ ਨਾਲ ਅਜੋੜਤਾ ਹੈ। ਏਸ ਲਈ ਲਿਖਾਰੀ ਦੀ ਸਾਰੀ ਰੂਹ ਜੰਗ ਦੀ ਸੰਸਥਾ ਦੀ ਵਿਰੋਧੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ – ਜੰਗੀ ਹਥਿਆਰਾਂ ਤੋਂ ਇਹਦੀ ਪਿਆਰ-ਕਲਪਨਾ ਤ੍ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ।

ਇਹਦੇ ਕਰਤੱਵ ਦਾ ਅਖ਼ੀਰਲਾ ਭਾਗ ਪਹਿਲਿਆਂ ਨਾਲੋਂ ਭੀ ਬਹੁਤੀ ਮਹਾਨਤਾ ਰਖਦਾ ਹੈ। ਲਿਖਾਰੀ ਸਿਰਫ਼ ਬੀਤੇ ਦਾ ਜਜ਼ਬਾਤੀ ਇਤਹਾਸਕਾਰ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸਿਰਫ਼ ਵਰਤਮਾਨ ਵਿਚ ਮਨੁਖ ਦੇ ਵਾਧਿਆਂ ਦਾ ਹਮੈਤੀ ਤੇ ਉਹਦੇ ਸੰਗਰਾਮਾਂ ਦਾ ਹਮ-ਸਿਪਾਹੀ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਉਹਦੇ ਭਵਿਖ ਦਾ ਦਿਤ੍ਰਕਾਰ ਭੀ ਹੈ। ਭਵਿਖ ਦੇ ਜਿਹੋ ਜਿਹੇ ਪੂਰਨੇ ਲਿਖਾਰੀ ਪਾਂਦਾ ਹੈ, ਲਗ ਭਗ ਓਹੋ ਜਿਹਾ ਭਵਿਖ ਹੀ ਮਨੁਖੀ ਅਮਲਾਂ ਦੀ ਪ੍ਰੇਰਨਾ ਬਣਦਾ

ਹੈ। ਮਨੁਖ ਦੀ ਹੋਣੀ ਦੀ ਹੱਦ ਉਹਦੀ ਕਲਪਨਾ ਹੈ। ਅਜ ਦਾ ਮਨੁਖੀ ਸੰਕਲਪ ਉਹਦੀ ਕਲ ਦੀ ਤਕਦੀਰ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਏਸ ਲਈ ਲਿਖਾਰੀ ਨੂੰ ਮਨੁਖਤਾ ਦੀ ਤਕਦੀਰ ਦਾ ਉਸਰਈਆ ਆਖਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਤਕਦੀਰ ਦੇ ਏਸ ਹਿਤੂ ਉਸਰਈਏ ਦਾ ਇਕ ਪਰਬਲ ਵਿਰੋਧੀ ਭੀ ਹੈ: ਸ਼ਖ਼ਸੀ ਮੁਨਾਫ਼ਿਆਂ ਦਾ ਵਕੀਲ। ਏਸ ਵਕੀਲ ਨੇ ਆਪਣੇ ਤੇ ਆਪਣੀ ਜਮਾਤ ਦੇ ਮੁਨਾਫ਼ਿਆਂ ਦੀ ਰਖਿਆ ਲਈ ਫ਼ੌਜਾਂ ਬਣਾਈਆਂ, ਮਾਰੂ ਹਥਿਆਰ ਈਜਾਦ ਕੀਤੇ, ਨਸਲੀ ਦੁਸ਼ਮਣੀਆਂ ਪਰਚਾਰੀਆਂ – ਤੇ ਅਜ ਮਨੁਖਤਾ ਨੂੰ ਦੋ ਵਿਰੋਧੀਆਂ ਧੜਿਆਂ ਵਿਚ ਵੰਡ ਦਿਤਾ ਹੈ।

ਏਸ ਮੁਖ਼ਾਲਫ਼ ਦੀਆਂ ਸਾਜ਼ਸ਼ਾਂ ਤੋਂ ਮਨੁਖਤਾ ਨੂੰ ਸੁਚੇਤ ਕਰਨਾ ਤੇ ਖ਼ੂਨੀ ਲਸ਼ਕਰਾਂ ਦਾ ਮੁਕਾਬਲਾ ਕਰਨ ਵਾਲੀਆਂ ਤਾਕਤਾਂ ਦਾ ਸਾਥ ਦੇਣਾ ਇਸ ਵੇਲੇ ਇਹਦੇ ਕਰਤੱਵਾਂ ਦਾ ਕਰਤੱਵ ਹੈ।



